
 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

 

HORKHEIMER E A RELIGIÃO 

HORKHEIMER AND RELIGION 
 
 

Wallace Guilherme Soares de Brito  

_____________________________________ 

Bacharel em Filosofia pela UEPB 

profgui22@gmail.com 

 

Irio Vieira Coutinho Abreu Gomes  

_____________________________________ 

Doutor em Filosofia pela UFPE 

Professor Adjunto do Curso de Filosofia da UEPB 

iriocoutinho@gmail.com 

 
A dicotomia entre fé e razão pode nos causar a 
falsa impressão de que uma nega a outra e, 
consequentemente, são opostas. Contudo, não 
raramente, premissas teológicas e religiosas 
serviram de base na construção de discursos 
filosóficos de pensadores que atravessam a 
História da Filosofia, desde a Antiguidade. Neste 
artigo, analisamos as influências religiosas no 
contexto da filosofia de Horkheimer, o que 
fizemos por meio de quatro passos: (I) 
averiguamos as premissas de natureza teológica 
que inspiraram a Escola de Frankfurt na 
construção de teorias filosóficas do campo da ética 
e política; (II) verificamos como a relação entre 
teologia e filosofia é expressa por meio do conceito 
de Justiça em Horkheimer; (III) refletimos sobre o 
conceito de totalmente Outro e as influências da 
tradição judaica na sua construção e, (IV), por fim, 
enfatizamos a influência dos mandamentos 
judaicos proibitivos na filosofia horkheimeriana. Se 
por um lado o autor critica o aspecto reacionário 
da religião, por outro, enaltece seu aspecto crítico; 
pela sua Teoria Crítica, Horkheimer faz oposição à 
Teoria Tradicional particularmente ao positivismo 
das ciências. Articulando a necessidade do 
totalmente Outro e a impossibilidade de representar o 
Absoluto, cujas raízes remontam aos 
mandamentos judaicos, Horkheimer inspira-se em 
premissas religiosas e, após retirar delas seu 
disfarce mitológico e fantástico, utiliza das mesmas 
para propor uma nova relação entre fé e razão em 
prol do desenvolvimento de uma sociedade mais 
justa e feliz. 
 
Palavras-Chave: Filosofia da Religião; Escola de 
Frankfurt; Teoria Crítica. 
 
 
 
 

The dichotomy between faith and reason can give 

us the false impression that one denies the other 

and, consequently, they are opposites. However, 

not infrequently, theological and religious premises 

served as a starting point in the construction of 

philosophical theories by authors that span the 

History of Philosophy since Antiquity. In this 

paper, we analyzed religious influences in the 

context of Horkheimer's philosophy, which we did 

through four steps: (I) we investigated the 

theological nature premises that inspired the 

Frankfurt School in the construction of 

philosophical theories in the field of ethics and 

politics; (II) we verified how the relationship 

between theology and philosophy is expressed 

through Horkheimer's concept of Justice; (III) we 

reflected on the concept of the totally Other and the 

influences of the Jewish tradition on its 

construction and, (IV), finally, we emphasized the 

influence of the prohibitive Jewish 

commandments on Horkheimerian philosophy. If, 

on the one hand, the author criticizes the 

reactionary aspect of religion, on the other, he 

praises its critical aspect; Through his Critical 

Theory, Horkheimer opposes Traditional Theory, 

particularly the positivism of science. Articulating 

the need for the totally Other and the impossibility 

of representing the Absolute, whose roots go back 

to the Jewish commandments, Horkheimer is 

inspired by religious premises and, after removing 

their mythological and fantastic disguise, uses them 

to propose a new relationship between faith and 

reason for the development of a fairer and happier 

society. 

Keywords: Philosophy of Religion; Frankfurt 
School; Critical Theory. 

mailto:iriocoutinho@gmail.com


BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

2 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

1. Introdução 

 

Enquanto fundadora da responsabilidade individual e coletiva, a religião prestou 

inúmeras contribuições para o campo da ética e da política. Isso é percebido no relato da 

Queda. Deus cria Adão livre com total capacidade de escolha entre o bem e o mal, o que 

comprometeria toda a humanidade. A queda de Adão significa a escolha do homem em 

reger-se por si mesmo e o abandono de Deus: o homem, doravante, tem de assumir a própria 

redenção, tomando sobre si a condução da sua história. Em que pese seu abandono de Deus, 

o homem não está sozinho, e recebe de Deus seus mandamentos. Dessa maneira, o relato 

bíblico da queda de Adão estimula a ideia de uma autonomia coletiva e livre submissão às 

leis perpetuamente válidas.  

No mundo antigo, a relação entre religião e política, onde esta é endossada por aquela, 

cujo domínio de atuação é a nação, não conhece nenhuma separação. Na antiguidade, a ideia 

de um Estado laico ou de uma religião à parte da nação não fazia qualquer sentido: a nação 

(povo, Estado, clã) e a religião não poderiam ser imaginados um sem o outro. Este cenário 

foi alterado com o advento do cristianismo que, por meio da anunciação de um reino 

celestial, diferente do terreno, divorciou a política da religião. Não há hermenêutica possível 

de leitura dos evangelhos que sinalizem para alguma ação ou fala de Jesus Cristo da qual se 

possa deduzir qualquer tipo de pretensão de formação de um Estado cristão. Assim, o cristão 

é esse indivíduo livre por natureza de qualquer amarra política.  

Foi Rousseau o primeiro na modernidade a perceber a novidade trazida pelo 

cristianismo para a política. Ele concebe o indivíduo do seu tempo como atravessado por 

uma dualidade: de um lado como aquele que é indivíduo; do outro, como aquele que pertence 

ao coletivo. No primeiro, temos garantida a liberdade individual do sujeito completo por si 

mesmo do cristianismo; no outro, essa pessoa como cidadã com seus direitos e obrigações 

garantidos pela coletividade herdeira da pólis grega. Portanto, esse sujeito moderno político é 

bipolar, vivendo numa tensão entre sua interioridade (cristã) e sua exterioridade (grega). A 

melhor expressão disso está na “Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão”, que, 

evidenciando a distinção entre homem e cidadão, tenta harmonizar as demandas do homem 

perante o Estado. De fato, o homem livre e igual dessa declaração tem por modelo a 

humanidade que é criada e amada por Deus sem distinção de pessoas. Isto impossibilita a 

primazia de uns em relação aos outros, além de interditar espaços para ideias políticas do 

paganismo que sustentavam que existiam homens escravos e livres “por natureza”.  



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

3 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

Na liberdade de consciência cristã se gestou a livre circulação de pensamentos e ideias 

que são essenciais para o combate das pretensões de “formação” do homem por parte dos 

variados totalitarismos que se fortalecem em nosso tempo. Diante disto, Horkheimer 

entende que a religião subsidia ideias à filosofia e, mais ainda, em parceria com essa, tem 

papel decisivo na compreensão de sociedade que almejamos. 

 

2. Contribuição da Religião à Ética e Política na Escola de Frankfurt. 

 

O último filósofo moderno que realizou uma acomodação metafísica do pensamento 

da tradição judaico-cristã foi Hegel. Habermas toma por certa a influência do pensamento 

judaico na filosofia alemã do qual se apropriou criticamente, a saber: transladou conteúdos 

bíblicos para o discurso argumentativo filosófico. O autor afirma que “a partir da experiência 

da tradição judia podem se iluminar os motivos centrais do idealismo alemão, determinado, 

no essencial, pelo protestantismo” (HABERMAS, 2001, p. 52). Também destaca a 

contribuição do pensamento judaico para filósofos como Wittgenstein (o silêncio 

esclarecedor da filosofia), Husserl e a fenomenologia; assim como a escola de Frankfurt, 

passando por Franz Rosenzweig, Buber e Hermann Cohen. 

Os estudiosos da Escola de Frankfurt enxergaram na religião um contributo valioso 

para as formulações das suas análises sociais e propostas de um mundo mais pacífico e 

igualitário. Encontramos as raízes da teoria da religião de Erich Fromm na sua aproximação 

com a Bíblia Hebraica e seu interesse pela visão dos profetas de uma sociedade reconciliada 

e pacífica. Com efeito, “esta visão profética é o fio condutor durante todo o desenvolvimento 

da teoria crítica da religião de Fromm.” (SIEBERT, 1977, p. 4). Benjamin dizia que seu 

pensamento não poderia existir se não fosse a teologia (cf. MENDIETA, 2001, p. 23). O 

papel de conceitos como redenção, esperança e idolatria é essencial. Eles são reapropriados 

pelos frankfurtianos de tal modo que reconhecem a falsidade do dilema: Atenas ou 

Jerusalém? “Uma é impensável sem a outra. A razão é impossível sem a anamnésis, e a 

memória é ineficaz se não está unida a universalidade” (MENDIETA, 2001, p. 27).  

O messianismo e a escatologia judaica são tão presentes em Adorno “que alguns têm 

lançado contra ele a acusação de que sua obra não é mais que uma teologia negativa, uma 

forma de irracionalismo místico medieval” (MENDIETA, 2001, p. 23). Adorno encontrou 

nas Escrituras o mote para críticas à coisificação do homem pelo homem. Tudo começa com 

um tipo de endeusamento ou absolutização de algo que é desde sempre contingente. Esse 

contingente aqui é o humano, que na falta daquilo que é, por si mesmo, absoluto, constitui a 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

4 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

si mesmo como parâmetro último do real. Assim, a subjetividade humana se assoberba 

convertendo tudo (inclusive o próprio humano) em objeto de uso, fazendo, para tanto e por 

ser inevitável, uso da violência. Essa violação da subjetividade inalienável de cada um “pode 

atentar no outro completamente individualizado o núcleo essencial que faz da criatura ‘viva 

imagem de Deus’” (HABERMAS, 2001, p. 196). Se nos autores de Frankfurt vemos a religião 

como fonte inspiradora/motivadora de um processo que nos traz novas intuições filosóficas 

a serem trabalhadas por eles, também conhecemos momentos na história onde a negação 

mútua entre razão e religião foi preponderante.  

Isso é fácil de ser percebido quando se considera a dicotomia entre razão e religião, 

própria da modernidade, engendrada por fatores como a Reforma Protestante. Segundo os 

reformadores, a vontade divina era incognoscível para nós humanos. Calvino versava sobre 

um Deus absconditus, um Deus que não pode ser conhecido pela razão humana, longe do 

imperfeito e profano mundo físico. Lutero, por sua vez, afirmava que a razão era uma “fera 

perversa” e fonte de todo o mal (Cf. OTT, 1998, p. 3). Também os iluminismos burgueses e 

os muitos marxismos fomentaram a disputa. Os primeiros constantemente atacavam o 

fenômeno religioso, sob a perspectiva unilateral de que era um mito sem significado, 

instrumento de dominação de massas (o que para eles não era necessariamente um 

problema!) para aqueles que detinham o poder e, por fim, mera superstição. Os últimos o 

tinham ora como forma decadente e equivocada de indignação perante a injustiça, ora como 

instrumento de perpetuação da injustiça. 

Na partilha dos bens do divórcio entre razão e religião, a religião ficou com o 

conhecimento da fé por meio da revelação, baseado no reino dos céus; a razão, por sua vez, 

com o conhecimento científico do reino mundano. Consequentemente, tudo aquilo que 

fosse relativo às realidades empíricas, mais ainda, de nosso cotidiano de seres corporais 

socializados, deveria ser tratado pela lupa da ciência (eis o berço do positivismo); para a 

religião, sobrava um mundo espiritualizado (ou ilusório mesmo) de salvação da alma e 

negação do mundo. Esse afastamento entre a razão e a religião, contribuiu para gerar a 

racionalidade instrumental do Esclarecimento. Em outras palavras, a redução da realidade 

factual do que realmente importava a tudo aquilo que pudesse ser calculado e medido. Bem 

a contragosto da intenção inicial, a consequência desse processo foi que as luzes que 

deveriam a nós chegar se vertem em novas trevas. A racionalidade técnica salvadora 

degenera-se em mito, dominação, alienação e terror, nos abandonando ao niilismo na forma 

de falta de sentido, apatia e resignação.   

 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

5 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

2. Horkheimer e o Lugar da Religião 

 

Horkheimer criticou uma forma de fazer ciência que, desprezando a multiplicidade 

do conhecimento, se servia de lentes unilaterais na sua investigação da realidade. Tal ciência, 

notoriamente positivista e empirista, é responsável por dogmatizar o método experimental, 

tido como possibilidade única de conhecimento. Ele denominou esta concepção de mundo 

de Teoria Tradicional e, mais tarde, racionalidade instrumental. Para Horkheimer e os 

frankfurtianos, esta forma de fazer ciência tem caráter reducionista, posto que limita as 

complexas relações humanas a meros cálculos matemáticos (Cf. SOUSA, 2016, p. 28). 

Essa reprovação tem destaque na ideia de Justiça na Teoria Crítica, a qual 

Horkheimer faz oposição à racionalidade instrumental. Esta última, segundo o autor, peca 

por adotar uma concepção de justiça distributiva cujo fundamento é o mero cálculo 

matemático ou econômico.  Segundo Orellana (2014, p. 68), “um dos grandes problemas da 

teoria tradicional, onde o positivismo é o limite, é que dificilmente pode providenciar uma 

reflexão moral ou de justiça”. Empobrecendo as relações humanas, a Teoria Tradicional faz 

o mesmo com a ideia de justiça, alocando-a do campo da ética e moral para uma área de 

cálculo, previsibilidade e probabilidade; com efeito, não é necessário muito esforço para 

imaginar as implicações éticas que podem surgir a partir dessa estagnação do conceito de 

justiça. Nesse sentido, a sua subjetividade parece ser mais adequada à proposta da Teoria 

Crítica, indo de encontro com uma concepção engessada e absoluta do conceito. 

De fato, é na noção de Justiça em Horkheimer que encontramos as fontes teológicas 

da sua filosofia. Para o autor, o “anseio por justiça”, como veremos mais a frente, deve ser o 

norte de toda política que pretenda subverter a realidade histórica. O diagnóstico das 

sociedades modernas, segundo o filósofo, é o produto de um processo histórico cujo 

fundamento é o domínio dos homens sobre a natureza. Nesse sentido, Horkheimer expõe o 

status biopolítico da sociedade: o motor da história é a dominação da vida e a relação entre 

homem e natureza. Assim sendo, toda e qualquer política radical deve ter como objetivo 

transformar as relações de domínio sobre a natureza (Cf. Orellana, 2014, p. 67).   

Não obstante houvesse na Escola de Frankfurt um otimismo em relação à realização 

da justiça social, este cenário mudou após a Dialética do Esclarecimento e do Holocausto. 

Esse contexto fez com que o Reitor de Frankfurt enxergasse a justiça cada vez mais distante 

da realidade material. No entanto, como veremos mais à frente, Horkheimer não aceita que 

a injustiça seja a última palavra, muito menos defende uma sociedade estagnada numa 

realidade absoluta. Ainda podemos constatar o mesmo dentro da história da filosofia 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

6 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

analítica, onde suas reflexões sobre Ética se iniciam com G.E. More nos anos de 1903 e 

ficam estagnadas até uma retomada, em moldes bem diferentes do positivismo inicial, nos 

anos 50 do mesmo século. A Teoria Crítica se apresenta, por sua vez, como aquela que se 

contrapõe à objetividade da justiça segundo um viés iluminista-positivista, defendendo a 

emancipação dos homens e transformação do todo que compõe a realidade. 

Para tanto, é diante de uma nova relação entre fé e razão que Horkheimer encontra 

a chave que abre à filosofia as portas de saída do dogmatismo da tradição, do positivismo 

das ciências e suas respectivas considerações unilaterais (MORAES JUNIOR, 2007). Dessa 

forma, a teoria da religião dialética propõe uma ressignificação emancipadora dos conteúdos 

religiosos que, doravante, lutam por uma futura sociedade mais humana, razoável e 

progressista. Entender como isso se dá em Horkheimer é possível tomando a concepção de 

justiça como divisa hermenêutica para a compreensão da relação entre Teologia e Teoria 

Crítica.  

Com efeito, o pensamento de Horkheimer sofre uma radicalização após os horrores 

da modernidade, muito bem expressa na sua obra em conjunto com Adorno “Dialética do 

Esclarecimento” (1985). O pessimismo de Schopenhauer é latente nesta nova fase de 

pensamento de Horkheimer e continua sendo objeto de estudo de muitos dos seus 

comentadores. De fato, é no conceito de Justiça desenvolvido pelo filósofo que encontramos 

a relação entre sua filosofia e a teologia: é o anseio por justiça o cerne de toda e qualquer 

política cujo objetivo seja romper com a lógica histórica de horrores, injustiças e todo o tipo 

de mazelas socias (ORELLANA, 2014). Ora, o restabelecimento da justiça entre os homens 

por intermédio da transformação histórica é interesse geral da Teoria Crítica. Nisso, a religião 

pode ser propícia ou não. 

Karl Marx interpreta a religião como criação de uma autoconsciência alienada que 

externa o contexto de uma sociedade de dominadores e dominados. Ao mesmo tempo em 

que é consolo e protesto dos oprimidos, enquanto expressão de um sofrimento humano real, 

também exerce um papel no sistema de dominação do qual legitima (enquanto vontade de 

Deus!) e expande o campo de atuação da violência opressora. Conquanto, não é que para 

Marx a religião tenha necessariamente de exercer esse duplo papel sempre e ao mesmo 

tempo, mas muitas vezes é o que acontece. Nessa mesma esteira, Horkheimer (2000, p. 126) 

pergunta:  

O que é a religião em um bom sentido? O inextinguível impulso, sustentado contra 
a realidade, de que esta deve mudar, que se rompa a maldição e se abra caminho 
para a justiça [...] o que é religião em um mal sentido? É este mesmo impulso 
pervertido na afirmação, na proclamação, e, portanto, na transfiguração da realidade 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

7 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

apesar de todos os seus flagelos; é a mentira vã de que o mal, o sofrimento e o 
horror têm um significado, seja graças ao futuro terrestre, seja ao futuro celestial. 
 

O autor destaca que o aspecto reacionário da religião é expresso quando ela opera 

para legitimar a dominação e controle social por parte da burguesia. O seu aspecto 

emancipatório, por sua vez, surge quando nega a realidade de sofrimento e injustiças como 

última e única possível. Assim, a crítica religiosa à imutabilidade da realidade expressa uma 

possibilidade de um mundo mais justo e igualitário, onde as injustiças sociais não tivessem a 

última palavra. A crítica sustenta, percebe-se, certo afastamento dessa concepção falaciosa 

da realidade como imutável, cujas injustiças são inevitáveis: o argumentum ad antiquitatem é 

desmontado por um “anseio por justiça” somado à crença de que a realidade pode ser 

alterada. É dessa maneira que o resguardo da religião, com efeito, é demonstrado na aspiração 

por justiça e desejo de felicidade, plasmados na promessa de um mundo melhor. 

Em Thoughts On Religion (2002, p. 129-132) Horkheimer afirma que o desejo de justiça 

e o sofrimento humano foram historicamente expressos por meio da religião e seus ritos, 

linguagem e conceitos. Assim, o “fator religioso” conservou um aspecto crítico social em 

relação à razão instrumental, qual seja: a negação da ideia de que a realidade de sofrimento é 

imutável, e absoluta. A insatisfação com a ideia de destino seria a principal via de aceitação 

de um ser transcendente. O indivíduo religioso, por não encontrar justiça no mundo em que 

vive, a projeta em uma realidade ideal – o reino dos céus – ou em um Deus transcendental.  

Para o autor, essa projeção operou de forma crítica inicialmente. No entanto, ao imiscuir-se 

com o Estado, a religião e, sobretudo, o cristianismo, tem sido cada vez mais pervertida, e 

seu aspecto crítico social é substituído por uma função de instrumento de dominação de 

massas. Nesse sentido, o criticismo religioso resguarda um anseio por justiça, na mesma 

medida em que denuncia as injustiças sociais.  São vários os profetas da Bíblia Hebraica que 

criticam os impropérios, injustiças e traições de governantes e juízes para com o povo, em 

especial com os menos favorecidos da sociedade de então. Porém, o cristianismo na forma 

de religião civil, aquela a partir de Constantino, e mesmo o protestantismo quando se alia aos 

Estados Nacionais, abdicaram do seu conteúdo inicial, na medida em que conciliaram a 

vontade divina com os acontecimentos e fatos terrenos. Desta forma, o conteúdo da religião 

torna-se legitimador das realidades de injustiças e mazelas sociais. 

Nesse momento, a religião é instrumentalizada com fins a abonar as opressões do 

Estado cuja vontade é divinizada. Este é precisamente o aspecto da religião que é alvo da 

crítica de Horkheimer. A partir de concepções que têm origem no fenômeno religioso, o 

autor verifica a possibilidade da manutenção do desejo por um mundo melhor que este, 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

8 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

realizável na memoração constante do sofrimento, para que a luta contra o mesmo não seja 

adiada para outro mundo. Dessa maneira, a crítica da religião de Horkheimer busca retirar 

do fenômeno religioso as suas formas mitológicas limitadoras e distorcidas, criadas pelo e 

para legitimação das estruturas de poder e dominação. Assim, enquanto anseia pelo totalmente 

Outro, através do qual irá superar as injustiças sociais que acometem a sociedade, o conteúdo 

religioso luta contra a rebarbarização da sociedade em prol da construção de uma realidade 

diferente do status quo. 

 

3. Da Necessidade do totalmente Outro 

 

Refletindo sobre a religião na Filosofia de Horkheimer e a importância que a Teologia 

possui na mesma, Eduardo Mendieta (2001, p. 21) afirma: 

Se poderia editar facilmente uma maravilhosa coleção de aforismos de 
Horkheimer sobre a necessidade do totalmente Outro, o inteiramente Outro, como 
necessidade social, antropológica e inclusive metafísica. 

 

Deveras, é sobre raízes judaicas que floresce a filosofia de Horkheimer. Ao Israel 

bíblico é vetada a representação de Deus através de figuras, imagens ou quaisquer meios 

materiais, bem como a proibição de venerar outros deuses, homens, animais ou coisas como 

se fossem Deus (Cf. Ex 20, 1-5). Isso assenta na impossibilidade de representar o Absoluto 

e é um dos fundamentos da tradição, como destaca o filósofo e rabino Maimônides em seus 

Treze Princípios da Fé Judaica. A importância dessa inviabilidade de retratar a Deus reside 

em garantir sua absoluta transcendência, e isso se faz necessário para que Deus possa ser 

Deus, pois do contrário, poderia cair sob nossas categorias e ser confundido com um ente 

entre outros. Desse modo, a incognoscibilidade de Deus é assegurada, assim como Seu 

mistério. Portanto, o homem não pode arrogar a si qualquer tipo de absolutismo no saber 

ou agir: isto só pertence a Deus.  

Adorno e Horkheimer, comentando a tradição judaica, afirmam que a concepção de 

Deus é do “totalmente Outro” em relação a este mundo, ou seja, é aquele inominável, 

inconcebível, para além da esfera humana (Cf. OTT, 1998, pp. 109-110). Só a Deus é devida 

a glória, o louvor, o submeter-se pessoal; qualquer coisa diferente disso é idolatria. Esta 

novidade da tradição judaica teria a capacidade de blindar a religião contra a 

instrumentalização que busca legitimar formas finitas do ser. Em tempos de regimes 

totalitários, a idolatria é praticada na economia, política, nação, no grande líder e assim por 

diante, onde entes materiais são idolatrados como se fossem de origem divina ou o divino 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

9 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

em si. O filósofo e rabino Joshua Heschel, ao comentar a lei proibitiva judaica, afirma que 

conceitos aprisionam Deus e que “nossas mentes nunca serão tão inadequadas quanto ao 

tentar descrever Deus.” (HESCHEL, 1975, p. 240). Este aspecto da tradição judaica foi 

objeto de estudo no século XX, na figura do filósofo judeu Gershom Scholem, notoriamente 

na sua obra Zohar (Cf. SCHOLEM, s/d, p. 135). Com efeito, a proibição judaica de conceber 

o Absoluto permeou a filosofia de pensadores judeus em vários momentos históricos 

distintos, com objetivos mais ou menos parecidos; seja na teologia de Maimônides e Heschel, 

seja na metafísica de Scholem e, por fim, na filosofia de Horkheimer. Ao censurar a 

representação de Deus, a sabedoria judaica opera para nos entregar a irrepresentabilidade do 

absoluto, interditando posições absolutas em relação ao real. Portanto, não é possível saber 

o todo de Deus, posto que isso implicaria uma representação sua.  

Essa interdição é salutar para que o homem não se ponha em Sua posição e se julgue 

o mantenedor da verdade. É sempre necessário nos lembrarmos de “uma proposição do 

Antigo Testamento: ‘não se pode dizer o que é o bem absoluto; tu não podes apresentá-lo’. 

Os homens que vivem com essa consciência têm uma comunidade de pensamento com a 

Teoria Crítica” (HORKHEIMER, 1972, apud MATOS, 1993, p. 90). Esse impedimento 

exige ao homem uma posição de cautela, primeiramente de reconhecimento de sua finitude 

e, posteriormente, reconhecimento do outro como aquele com o qual tenho de dividir o 

espaço. Posto que não posso saber o que seja esse espaço em sua totalidade, não tenho o 

direito de dizer ao outro se seu lugar é aqui ou não. É perceptível que esta postura anuncia 

um caminho de tolerância e aceitação do outro, em franca oposição a doutrinas políticas 

totalitárias que excluem ou submetem o diferente e o outro; em suma, aquele que nos 

incomoda.   

Horkheimer nos lembra que na Torah o Eterno se dirige ao indivíduo e ao coletivo 

através da mesma palavra, expressa no mandamento de amar ao próximo como a si mesmo 

(Cf. Lev 19, 18). Com base nessa premissa ética de fundamento teológico, a sociedade 

judaico-cristã deveria se empenhar na tarefa de unir indivíduo e coletivo para amar as outras 

nações e outros indivíduos, cujo norte seria a construção de uma sociedade mais harmônica 

e tolerante. No entanto, sucede-se que “a sociedade que está automatizando a si mesma 

integra os indivíduos como sujeitos autônomos e faz do coletivo, a nação sobretudo, um 

ídolo” (HORKHEIMER, 1978, p. 233).  

Dessa maneira, o fascismo faz da nação um ídolo, assim como o capitalismo faz com 

o lucro, desintegrando o mandamento proibitivo da Lei Judaica. O espaço outrora ocupado 

pela proposta universalizadora da religião é, doravante, preenchido por conceitos que 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

10 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

exercem um papel central na idolatria (Estado, nação, lucro, capital e assim por diante), 

operando a manipulação de massas e propagando a ideologia dominante. Para Horkheimer, 

é apenas aceitando que o absoluto é o totalmente Outro que se torna possível dizer o que o 

absoluto não é, e, desta forma, empoderar as pessoas para resistirem contra a dominação 

social em sua luta pela construção de uma sociedade mais equânime (Cf. OTT, 1998, p. 114). 

 

4. Da necessidade do quinto mandamento. 

 

Horkheimer tem grande apreço pela doutrina religiosa judaica e cristã por sua 

“capacidade de reparação, reconciliação e expiação em Deus” (HABERMAS, 2001, p. 121). 

Habermas, comentando sobre a tarefa que a filosofia tem frente à religião em Horkheimer, 

afirma: “Também para ele o trabalho crítico da filosofia consiste no essencial em salvar ou 

recuperar no seio do espírito da Ilustração o verdadeiro da religião” (HABERMAS, 2001, p. 

122). Para Horkheimer, o conteúdo essencial da religião é a moral, e essa já não se encontra 

com a razão. O seu ceticismo frente à razão parece exigir o complemento da religião, o que 

se reflete na sua afirmação de que a própria filosofia tradicional não construíra nenhum 

argumento para justificar o não assassinato. O famoso imperativo categórico de Kant não 

faz frente à questão. Horkheimer compra a crítica de Hegel que acusa Kant de formalismo 

em sua razão prática, incapaz de diferenciar a moral da imoralidade. Supõe-se que 

compartilha com Hegel a ideia de que, se partimos do imperativo de universalidade kantiano, 

qualquer afirmativa pode ser universalizada, o que não distingue o matar do não matar.  

Não há lugar para a teologia na teoria da sociedade do tempo de Horkheimer. Por 

outro lado, essa mesma teoria não encontrou um substituto à altura. Essa teologia, assim, se 

faz necessária pela razão crítica enquanto fundamentadora última da moral. Nesse ponto ele 

concorda com Kant, que teve de recorrer ao cristianismo para acabamento de seu sistema 

moral na conciliação entre agir moral e felicidade. Horkheimer também empreendeu pesquisa 

sobre as relações de convergência entre filosofia e teologia, assim como da antítese ao 

cristianismo plasmada no materialismo que substitui Deus pela natureza, transformação essa 

que não passa de uma  

inversão dos conceitos fundamentais sem modificá-los, permanecendo ligada à 
arquitetônica metafísica das imagens de mundo... Horkheimer nunca teve dúvida 
alguma acerca do conteúdo teológico da teoria marxista (HABERMAS, 2001, p. 
125). 

 

 Isso é facilmente visto na trasladação das promessas evangélicas, só realizáveis no 

além, para seu cumprimento aqui mesmo nas escatologias secularizadas do processo histórico 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

11 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

que nos levaria à sociedade justa e igualitária. Assim, premissas teológicas são convertidas em 

uma práxis materialista. Nesse ponto a filosofia não passa de teologia disfarçada, onde o 

ateísmo busca salvar conteúdos originários do teísmo. Um ateísmo como esse, no entanto, 

se não quiser ser mentiroso, nunca pode ser oposto à religião, posto que a ideia de fazer 

justiça ao outro, amar aquele que não conhecemos e conferir-lhe o direito tem seu 

nascedouro na lei e na profecia judaica. 

A tentativa de realização das expectativas divinas (eternas, incondicionais) pelo 

homem (temporal, condicionado) é logicamente incompatível. Por outro lado, a filosofia 

chegara a um ponto que não pode mais retornar a Deus. Apercebeu-se que o encerramento 

do transcendente gera uma racionalidade que transforma o eterno de Deus em contingência 

histórica humana. Essa racionalidade histórica não tem o direito de reclamar nenhuma 

sentença incondicional. Nosso intuito de nos livrar de Deus resultou numa prisão 

espaciotemporal que, se digo “é proibido matar!”, alguém indaga “Onde? Quando?”. 

Horkheimer, num sentido nietzschiano, notou que a morte de Deus é a morte da 

verdade. É certo que podemos ainda falar de verdade num sentido relativo às circunstâncias 

ou condições de contorno, mas quando se trata de vidas humanas, só um incondicional “não 

matarás” pode satisfazer. Segundo Habermas, para Horkheimer, “tudo o que tem a ver com 

a moral, se refere em última instância à teologia” (HABERMAS, 2001, p. 126). Isso é assim 

porque só na teologia podemos encontrar uma necessidade última, a saber, uma necessidade 

ontológica:  

Sem uma ancoragem ontológica, o conceito de verdade não poderia evitar ser 
vítima das contingências intramundanas dos homens mortais e dos contextos 
cambiantes desses; sem uma ancoragem ontológica a verdade já não é coisa 
alguma, se não uma arma de luta pela vida (HABERMAS, 2001, p. 131). 
 

A razão sozinha não é capaz de tão alta tarefa, a saber, a de comprometer-se com a 

verdade, pelo menos num sentido absoluto. Há por parte de Horkheimer certo desencanto 

frente à razão que tem por consequência o acolhimento do sentido religioso. A religião chega 

para salvar a razão dos apuros por ela mesma encontrados quando de sua busca do 

incondicional. A impotência da razão, segundo Orellana (2014, p. 71), se dá porque: 

[...] junto com a extinção da religião, é declarada a morte do pensamento de justiça, 
demonstrando que o papel da moralidade é necessário para se viver em 
comunidade. Somente a partir do princípio de “amar ao próximo” é que se pode 
desenvolver uma moral humana, demonstrando que, se queremos viver com os 
outros, a religião deve estar presente. 
 

Trata-se de uma proposta política radical. Essa política, todavia, consiste na afirmação 

da vida em sua totalidade – que é o primeiro passo para a transformação das sociedades 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

12 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

modernas. Argumenta-se a favor de uma redução do domínio sobre a vida e natureza a partir 

da libertação do senso crítico e da rememoração do mesmo. Está em pauta uma política de 

abertura, e não de negação perante o outro, possuindo adjetivos teológicos e biopolíticos. 

Em um mesmo caminho, a proposta de Horkheimer pensa a vida em sua totalidade, não 

somente na vida humana. 

Esse é um ponto de inflexão importante para o não desespero da razão: sua única 

saída é o acolhimento de um sentido religioso, mais precisamente o reconhecimento de que 

não há incondicionalidade sem Deus. Aqui se vislumbra o “anseio pelo totalmente Outro 

como a negação determinada do sofrimento injusto e da morte de pessoas na sociedade” 

(OTT, 1998, p. 114), cujo objetivo é a criação de uma sociedade mais justa, humana e feliz. 

Esse desejo de felicidade pode se manifestar ainda mais como o sentimento moral de 

compaixão, no qual desejamos o bem dos outros.  

Assim, partindo do desejo individual de superar o sofrimento para a compaixão pelo 

outro, o conteúdo religioso prepara terreno para a união daqueles que são oprimidos em prol 

de uma mudança social positiva (BERENDZEN, 2017). A condição de possibilidade para 

tanto fundamenta-se na capacidade de existência da própria comunidade coletiva e nas 

promessas divinas plasmadas no desejo de que esta realidade de injustiças e mazelas sociais 

não tenha a última palavra. Nesse sentido, Horkheimer afirma que haveria um Dia do 

Julgamento onde “as vítimas inocentes deste mundo terão seu dia na corte.” (OTT, 1998, p. 

117).  Para Horkheimer, quando o pensamento judaico versa sobre esperança e justiça, 

motiva a união das pessoas sob a expectativa de que a injustiça sofrida pelas vítimas não 

tenha a última palavra.  

Habermas rejeita essa tese e se opõe até mesmo à sua formulação. Embora seja 

consciente da gravidade do problema da moral, inclusive para as ciências da mente/cérebro 

a partir de Magnus Striet1, onde “a questão não é mais a do que seja moral, mas o de por que 

temos de atuar moralmente (especialmente porque segundo as declarações mais recentes por 

parte das neurociências nem sequer parece estar garantido que possamos atuar 

responsavelmente)” (HABERMAS, 2015, p. 190), para Habermas, perguntas como “por quê 

ser moral?” não se põem:  

com efeito, uma filosofia que se pense em termos pós-metafísicos, não pode dar 
resposta à questão de... por que ser moral? Por outro lado, se pode mostrar por 
que essa questão não pode, em absoluto, se pôr com sentido para indivíduos 
comunicativamente socializados” (HABERMAS, 2001, pp. 105-106). 

 
1 Professor de Teologia Fundamental da Universidade de Freiburg. 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

13 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

Para Habermas, a teoria crítica de Horkheimer é incapaz de articular um modo de 

compreensão do que seja o bem, ou a boa ação, posto que cética quanto à potencialidade da 

razão de fazer isso. Por conseguinte, busca “o todo normativo de uma forma do espírito que 

permaneceu, por esse tempo, superada, a saber, da teologia mesclada e fundida com a 

metafísica” (HABERMAS, 2001, p. 124). Segundo o autor, uma verdade incondicional pode 

ser defendida não apenas pela teologia, mas também pelas premissas do pensamento pós-

metafísico.  

Para salvar o incondicional sem recorrer à metafísica, Habermas conceitua a razão 

comunicativa como solução. Partindo de Peirce, Habermas acredita ser possível atingir uma 

universalidade que valeria para todos os tempos e espaços, dispensando o recurso à 

metafísica. Habermas repete a história de uma comunidade de comunicação ideal, onde a 

partir dela desenvolvemos os procedimentos necessários à linguagem, de tal maneira que 

conseguiríamos distinguir para além do espaço e do tempo os discursos verdadeiros dos 

falsos, bem como os morais dos imorais.  

 

Conclusão 

 

A colaboração da religião com a razão remonta à era axial (Jaspers). Já no mundo 

antigo a confiança exclusiva no Deus do monoteísmo em muito diferia dos ideais pagãos da 

mesma época, pois condenava a superstição, a adivinhação, a relação entre o destino humano 

e os entes criados e toda forma de magia, tão comum nesse tempo. Daí ficava claro que a 

sobrenaturalização da natureza não traria qualquer tipo de conhecimento ao homem, nem 

sobre sua vida, nem sobre a natureza mesma. Esta última era criatura de Deus e lá Ele teria 

deixado suas marcas, que só poderiam ser por nós enxergadas numa relação em que fosse 

posta como objeto de estudo. Assim, entender a natureza era entender um pouco da obra de 

Deus. Essa cosmovisão inédita proporcionou um grande impulso para o estudo científico da 

natureza na Idade Média. Apropriando-se dos modelos da Filosofia Grega, principalmente 

de Platão e Aristóteles, o cristianismo contribuiu para a queda das muitas cosmogonias e 

teogonias gnósticas totalmente desfavoráveis ao racionalismo filosófico. 

Horkheimer e, de certo modo, a Escola de Frankfurt, percebem que a desfiliação da 

razão da religião, concluída no final do século XIX, gerou uma razão débil e incapaz de nos 

entregar as afirmações necessárias para a promoção de uma sociedade amplamente ética e 

democrática.  



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

14 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

Eles transpuseram premissas teológicas e religiosas para o campo da ética e da 

política, explorando a relação entre teologia e filosofia. O conceito de Justiça em Horkheimer 

reflete essa interação, fornecendo críticas ao positivismo das ciências e propondo uma 

abordagem mais abrangente e engajada. Reconheceram as contribuições da religião para a 

reflexão filosófica e ao utilizá-las de forma crítica e transformadora, ofereceram uma 

perspectiva que supera a visão tradicional e estabelece as bases para uma comunidade mais 

equitativa e progressista.  

As filosofias de Habermas e Apel foram a última tentativa mais sistemática de 

universalização da razão, à parte da religião, ainda no final do século XX, contudo, cremos 

que essa faca já perdeu o gume, se é que alguma vez já teve um. O devastador anúncio de 

Nietzsche da morte de Deus é a morte da verdade, da certeza, do incondicional. A filosofia 

desde então busca um substituto à altura, mas até o presente momento, a crença de que haja 

um candidato possível tem poucos partidários.  

O remédio para a razão é a retomada de uma antiga parceria e que agora serviria, no 

mínimo, como um complemento balizador que fosse capaz de evitar a razão de cair em 

desespero desolador. Assim, encontramos a cura, ou salvação da razão, naquelas tradições 

religiosas e elaborações teológicas, sem as quais não teríamos a filosofia que temos. 

 
 
Referências Bibliográficas 
 
 
BERENDZEN, J.C. Max Horkheimer. In: The Standford Encyclopedia of Philosophy 
(Fall 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed), 
URL=https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/horkheimer/. 
 
BÍBLIA, Português. Bíblia Hebraica. Tradução de David Gorodovits e Jairo Fridlin. 4 ed. 
São Paulo: Editora Sêfer, 2016.  
 
HABERMAS, Jürgen. Excurso: Transcendência desde dentro, transcendência até mais perto. 
In: Israel ou Atenas. Ensaios sobre religião, teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 
2001, pp. 87-120.  
 
HABERMAS, Jürgen. O idealismo alemão dos filósofos judeus. In: Israel ou Atenas. 
Ensaios sobre religião, teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 2001, pp. 51-58. 
 
HABERMAS, Jürgen. Sobre a frase de Horkheimer: “é inútil pretender salvar um sentido 
incondicionado sem Deus” In: Israel ou Atenas. Ensaios sobre religião, teologia e 
racionalidade. Madrid: Trotta, 2001, pp. 121-138. 
 
HABERMAS, Jürgen. Mundo de la vida, política y religión. Madrid: Trotta, 2015. 
 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/horkheimer/


BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

15 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

HESCHEL, Abraham. Deus em Busca do Homem. São Paulo: Paulinas, 1975.  
 
HORKHEIMER, Max. Anhelo de Justicia: teoría crítica y religión. Tradução: Juan José 
Sánchez. Madrid: Editorial Trotta, 2000. 
 
HORKHEIMER, Max. Dawn & Decline: notes 1926-1931 and 1950-1960. Tradução: 
Michael Shaw. New York: The Seabury Press, 1978. 
 
HORKHEIMER, Max. Materialism and Metaphysics. In: Critical Theory: selected essays. 
trad. Matthew J. O’Connel. New York: Continuun, 2002. pp. 10-47. 
 
HORKHEIMER, Max. Thoughts on Religion. In: Critical Theory: selected essays. trad. 
Matthew J. O’Connel. New York: Continuun, 2002. pp. 129-132 
 
MATOS, Olgária C. F. A Escola de Frankfurt: luzes e sombras do Iluminismo. São 
Paulo: Editora Moderna, 2003. 
 
MENDIETA, Eduardo. Introdução: A linguistificação do sagrado como catalizador da 
modernidade. In: HABERMAS, Jürgen. Israel ou Atenas. Ensaios sobre religião, 
teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 2001, pp. 11-50.  
 
MENDIETA, Eduardo; HABERMAS, Jürgen. Um diálogo sobre o divino e o humano. 
Entrevista de Eduardo Mendieta a Jürgen Habermas. In: HABERMAS, Jürgen. Israel ou 
Atenas. Ensaios sobre religião, teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 2001. p.183-
208. 
 
MORAES JUNIOR, Manoel Ribeiro de. A religião na reconstrução de uma teoria crítica 
social em Max Horkheimer. In: Correlatio, [s. l], n. 11, p. 29-40, jul. 2007 
 
ORELLANA, Nicolás Del Valle. Crítica de la religión en la obra tardía de Max 
Horkheimer.  Santiago: Malatesta, 2014. 
 
OTT, Michael R. Max Horkheimer’s Critical Theory of Religion: The Meaning of 
Religion in the Struggle for Human Emancipation. 1998. 171 f. (Dissertations). Western 
Michigan University, 1998. 
 
SCHOLEM, Gershom. Zohar: o livro do esplendor. Rio de Janeiro: Renes, s.d. 
 
SIEBERT, Rudolf J.. Fromm's Theory of Religion. In: Telos, [S.L.], v. 1977, n. 34, p. 111-
120, 1 jan. 1977.  
 
SOUSA, José Rogério Gomes de. Teoria crítica e religião: uma leitura da religião em 
Adorno e Horkheimer. 2016. 114 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Ciências das 
Religiões, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2016. 
 
 
 
 
 
 

https://scholarworks.wmich.edu/do/search/?q=author%3A%22Michael%20R.%20Ott%22&start=0&context=1620950
https://scholarworks.wmich.edu/do/search/?q=author%3A%22Michael%20R.%20Ott%22&start=0&context=1620950


BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

16 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

 
 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 26 Out 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 
 

 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt

