
Volume 5                        Número 2                         ISSN 2357-8297 

Edição Especial    Revista do Curso de Filosofia do Centro de Filosofia, Letras e Educação

REVISTA
HELIUS



Créditos institucionais Curso de Graduação em Filosofia do Centro de Filosofia, Letras e Educação (CENFLE) da 
Universidade Estadual Vale do Acaraú (UVA) 

Editor-chefe Dr. Marcos Fábio Alexandre Nicolau E-mail: marcos_nicolau@uvanet.br 

Conselho Editorial Dr. Antonio Glaudenir Brasil Maia, UVA 

Dr. Fabrício Klain Cristofoletti, UVA 

Dr. Marcos Fábio AlexandreNicolau, UVA 

Dr. Sérgio Ricardo Schultz, UVA 

Comitê Científico Dr. Abah Andrade, Universidade Federal da Paraíba, UFPB 

Dr. Adriano Correia, Universidade Federal de Goiás, UFG 

Dr. Agemir Bavaresco, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, PUCRS 

Dr. Agnaldo Cuoco Portugal, Universidade de Brasília, UnB 

Dra. Ana Clara O. Polakof, Universidad de la República, UdelaR, Uruguai 

Dr. Antonio Glaudenir Brasil Maia, UVA 

Dr. Castor Bartolomé Ruiz, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, UNISINOS 

Dr. Daniel Pansarelli, Universidade Federal do ABC, UFABC 

Dr. Delamar José Volpato Dutra, Universidade Federal de Santa Catarina, UFSC 

Dra. Dilnéia Rocha Tavares do Couto, Universidade do Estado do Amapá, UEAP 

Dr. Eduardo F.  Chagas, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Dr. Evanildo Costeski, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Dr. Everaldo Cescon, Universidade de Caxias do Sul, UCS 

Dr. Francisco Evaristo Marcos, Faculdade Católica de Fortaleza, FCF 

Dr. Francisco Romulo Alves Diniz, UVA 

Dra. Georgia Cristina Amitrano, Universidade Federal de Uberlândia, UFU 

Dr. Germán Vargas Guillen, Universidad Pedagógica Nacional, Colômbia 

Dr. Gregorio Piaia, Università di Padova, UNIPD, Itália 

Dr. Hans Christian Klotz, Universidade Federal de Goiás, UFG 

Dra. Ideusa Celestino Lopes, Universidade Estadual do Vale do Acaraú, UVA 

Dr. Jorge Vanderlei C. da Conceição, Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP 

Dr. José Expedito Passos Lima, Universidade Estadual do Ceará, UECE (In memorian) 

Dr. Jovino Pizzi, Universidade Federal de Pelotas, UFPEL 

Dr. Juan Adolfo Bonaccini, Universidade Federal de Pernambuco, UFPE (in memoriam) 

Dr. Kleber Carneiro Amora, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Dra. Lídia Maria Rodrigo, Universidade Estadual de Campinas, UNICAMP 

Dr. Luís Alexandre Dias do Carmo, UVA 

Dr. Manfredo Araújo de Oliveira, Universidade Federal do Ceará, UFC 

Dra. Marly Carvalho Soares, Universidade Estadual do Ceará, UECE 

Dr. Michael Löwy, Centre National des Recherches Scientifiques, CNRS, França 

Dr.  Santiago Zabala, Institució Catalana de Recerca i Estudis Avançats, ICREA/Universitat 
Pompeu Fabra, UPF, Espanha 

Dra. Taynam Santos Luz Bueno, Universidade Federal de Alagoas, UFAL 

 



Revista Helius                                                                                                                Periódico de Filosofia 

_____________________________________________________________________________ 
                                                                                                                                ISSN 2357-8297 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-96 Especial 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Helius                                                                                                                Periódico de Filosofia 

_____________________________________________________________________________ 
                                                                                                                                ISSN 2357-8297 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-96 Especial 
 

 

 

 
 

 
2022 – Este número da Rev. Helius está licenciado sob a Licença Pública Creative 
Commons Atribuição – Não Comercial 4.0 Internacional, cujo código legal pode 
ser acessado no sítio eletrônico: https://creativecommons.org/licenses/by-
nc/4.0/legalcode.pt. 

 
Filiação da publicação 
 

 
Universidade Estadual Vale do Acaraú (UVA) 

 
Bases de dados 
(indexadores) 
 

 
ANPOF, Philosopher’s Index, Google Scholar, Latindex, Sumários.org 

 
Tipo de depósito 

 
Diadorim (Azul) 
 

 
Periodicidade 

 
Semestral 
 

  

 

 

Catalogação na Publicação (CIP) – Sistema de Bibliotecas UVA 

 

Bibliotecária Responsável: Leolgh Lima da Silva-CRB 3/967 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


Revista Helius                                                                                                                Periódico de Filosofia 

_____________________________________________________________________________ 
                                                                                                                                ISSN 2357-8297 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-96 Especial 
 

 

SUMÁRIO   
Editorial   
Marcos Fábio Alexandre Nicolau (Ed.)  
  
Artigos  
  
Horkheimer e a religião 
Horkheimer and religion 
Wallace Guilherme Soares de Brito, Irio Vieira Coutinho Abreu Gomes 

 
1-16 

  
As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt: uma introdução ao advento do 
social como crítica da modernidade 
The public, private and social spheres in Hannah Arendt: introduction to the advent of the social as 
a criticism of modernity 
Erinaldo Pedro da Silva, Lucas Barreto Dias 

 
17-32 

  
Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião” de F. D. Schleiermacher 
Religion and sentiment in F. D. Schleiermacher's ‘Discourses on religion’ 
Francisco José da Silva 

 
33-43 

  
Ontologia e cultura: o hip-hop como processo de formação à luz do conceito de Bildung em 
Hegel 
Ontology and culture: hip-hop as a process of formation in the light of Hegel’s concept of Bildung 
Isla Rebeca de Lima Monteiro, Wécio Pinheiro Araújo 

 
 
44-56 

  
A filosofia prática de Christine de Pizan  
The practical philosophy of Christine de Pizan 
Arthur Leandro da Silva Marinho 

 
57-82 

  
Educando para a razão consciente de si mesma e o ensino de filosofia: uma  
perspectiva hegeliana 
Educating for self-conscious reason and the teaching of philosophy: a hegelian perspective 
Helder Francisco Bezerra de Barros 

 
83-92 

  
  
Resenhas  
  
Resenha do livro Escritos sobre Educação e Democracia (Palmas, TO: EDUFT, 2021), de Eric 
Weil; Organização e Tradução de Judikael Castelo Branco.  
Review of the book Escritos sobre Educação e Democracia (Palmas, TO: EDUFT, 2021), by Eric 
Weil; Compiled and Translated by Judikael Castelo Branco. 
Marcos Fábio Alexandre Nicolau 
 

 
93-96 

 

 

 



Revista Helius                                                                                                                Periódico de Filosofia 

_____________________________________________________________________________ 
                                                                                                                                ISSN 2357-8297 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-96 Especial 
 

 

EDITORIAL 

 

 

A Revista Helius, periódico do Curso de Filosofia da Universidade Estadual Vale do Acaraú 

– UVA, tem como política editorial abranger pesquisas voltadas a todas as áreas da investigação 

filosófica. Nesse intuito, a revista objetiva ser um espaço editorial de rigorosa discussão científico-

filosófica, estando aberta à participação de pesquisadores das mais diferentes regiões do país e do 

mundo. Na mitologia grega, Helius é a representação divina do Sol em todas as suas fases e 

latitudes, desde o nascer ao desaparecimento. Enquanto Apolo era o deus da luz do sol, ele era o 

‘olho do mundo’. Percorrendo o céu todos os dias, de leste a oeste, em um carro flamejante puxado 

por quatro corcéis, para levar luz e calor aos homens. E é isso mesmo que a Revista Helius quer 

representar. Sediada em Sobral, no semiárido cearense, a escolha de seu título não veio ao acaso, 

pois representa tanto as características climáticas de nossa região, das quais até A. Einstein veio a 

usufruir ao comprovar sua Teoria da Relatividade, quanto os objetivos que almeja com sua 

publicação: ser um espaço de esclarecimento – luz – e debate – calor – científico. Nessa perspectiva 

apresentamos às leitoras e aos leitores o volume 5, número 2, que traz nessa edição os artigos de 

pesquisadores de diversos centros de estudos, conformando uma coletânea de 6 artigos e 1 resenha 

de livro. Essa edição é dedicada a uma  variedade  de  temas  de  forte  teor  filosófico, apresentando 

a as reflexões de M. Horkheimer sobre filosofia da religião, artigo anotado por Wallace Guilherme 

Soares de Brito e Irio Vieira Coutinho Abreu Gomes; o instigante tema do elemento social como 

critica a modernidade a partir de H. Arendt, de autoria de Erinaldo Pedro da Silva e Lucas Barreto 

Dias; a interação entre religião e sentimento no pensamento de F. D. Schleiermacher, no artigo de 

Francisco José da Silva; as reflexões sobre a dimensão da formação e do ensino de filosofia em G. 

W. F. Hegel, a partir de dois competentes artigos, o primeiro de Isla Rebeca de Lima Monteiro e 



Revista Helius                                                                                                                Periódico de Filosofia 

_____________________________________________________________________________ 
                                                                                                                                ISSN 2357-8297 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-96 Especial 
 

Wécio Pinheiro Araújo, que tecem sua reflexão a partir do movimento hip-hop e sua dimensão de 

Bildung, e o segundo de Helder Francisco Bezerra de Barros, que elabora uma reflexão voltada ao 

ensino de filosofia numa perspectiva hegeliana; e a competente apresentação do pensamento prático 

de C. de Pizan, por Arthur Leandro da Silva Marinho. Por fim, nosso espaço de divulgação de obras 

filosóficas traz a resenha da tradução de textos de Eric Weil sobre os temas da educação e da 

democracia realizada por Judikael Castelo Branco, intitulada Escritos sobre Educação e Democracia. 

Dessa forma, os 7 textos que compõem essa edição se dividem entre a reflexão sobre os 

fazeres teóricos e a práxis humana, o que torna o presente número da Revista Helius uma útil fonte 

de pesquisa filosófica. Desejamos uma profícua leitura a todas e todos. 

 

Marcos Fábio Alexandre Nicolau 
Editor Chefe 

Revista Helius 
 



 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

 

HORKHEIMER E A RELIGIÃO 

HORKHEIMER AND RELIGION 
 
 

Wallace Guilherme Soares de Brito  

_____________________________________ 

Bacharel em Filosofia pela UEPB 

profgui22@gmail.com 

 

Irio Vieira Coutinho Abreu Gomes  

_____________________________________ 

Doutor em Filosofia pela UFPE 

Professor Adjunto do Curso de Filosofia da UEPB 

iriocoutinho@gmail.com 

 
A dicotomia entre fé e razão pode nos causar a 
falsa impressão de que uma nega a outra e, 
consequentemente, são opostas. Contudo, não 
raramente, premissas teológicas e religiosas 
serviram de base na construção de discursos 
filosóficos de pensadores que atravessam a 
História da Filosofia, desde a Antiguidade. Neste 
artigo, analisamos as influências religiosas no 
contexto da filosofia de Horkheimer, o que 
fizemos por meio de quatro passos: (I) 
averiguamos as premissas de natureza teológica 
que inspiraram a Escola de Frankfurt na 
construção de teorias filosóficas do campo da ética 
e política; (II) verificamos como a relação entre 
teologia e filosofia é expressa por meio do conceito 
de Justiça em Horkheimer; (III) refletimos sobre o 
conceito de totalmente Outro e as influências da 
tradição judaica na sua construção e, (IV), por fim, 
enfatizamos a influência dos mandamentos 
judaicos proibitivos na filosofia horkheimeriana. Se 
por um lado o autor critica o aspecto reacionário 
da religião, por outro, enaltece seu aspecto crítico; 
pela sua Teoria Crítica, Horkheimer faz oposição à 
Teoria Tradicional particularmente ao positivismo 
das ciências. Articulando a necessidade do 
totalmente Outro e a impossibilidade de representar o 
Absoluto, cujas raízes remontam aos 
mandamentos judaicos, Horkheimer inspira-se em 
premissas religiosas e, após retirar delas seu 
disfarce mitológico e fantástico, utiliza das mesmas 
para propor uma nova relação entre fé e razão em 
prol do desenvolvimento de uma sociedade mais 
justa e feliz. 
 
Palavras-Chave: Filosofia da Religião; Escola de 
Frankfurt; Teoria Crítica. 
 
 
 
 

The dichotomy between faith and reason can give 

us the false impression that one denies the other 

and, consequently, they are opposites. However, 

not infrequently, theological and religious premises 

served as a starting point in the construction of 

philosophical theories by authors that span the 

History of Philosophy since Antiquity. In this 

paper, we analyzed religious influences in the 

context of Horkheimer's philosophy, which we did 

through four steps: (I) we investigated the 

theological nature premises that inspired the 

Frankfurt School in the construction of 

philosophical theories in the field of ethics and 

politics; (II) we verified how the relationship 

between theology and philosophy is expressed 

through Horkheimer's concept of Justice; (III) we 

reflected on the concept of the totally Other and the 

influences of the Jewish tradition on its 

construction and, (IV), finally, we emphasized the 

influence of the prohibitive Jewish 

commandments on Horkheimerian philosophy. If, 

on the one hand, the author criticizes the 

reactionary aspect of religion, on the other, he 

praises its critical aspect; Through his Critical 

Theory, Horkheimer opposes Traditional Theory, 

particularly the positivism of science. Articulating 

the need for the totally Other and the impossibility 

of representing the Absolute, whose roots go back 

to the Jewish commandments, Horkheimer is 

inspired by religious premises and, after removing 

their mythological and fantastic disguise, uses them 

to propose a new relationship between faith and 

reason for the development of a fairer and happier 

society. 

Keywords: Philosophy of Religion; Frankfurt 
School; Critical Theory. 

mailto:iriocoutinho@gmail.com


BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

2 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

1. Introdução 

 

Enquanto fundadora da responsabilidade individual e coletiva, a religião prestou 

inúmeras contribuições para o campo da ética e da política. Isso é percebido no relato da 

Queda. Deus cria Adão livre com total capacidade de escolha entre o bem e o mal, o que 

comprometeria toda a humanidade. A queda de Adão significa a escolha do homem em 

reger-se por si mesmo e o abandono de Deus: o homem, doravante, tem de assumir a própria 

redenção, tomando sobre si a condução da sua história. Em que pese seu abandono de Deus, 

o homem não está sozinho, e recebe de Deus seus mandamentos. Dessa maneira, o relato 

bíblico da queda de Adão estimula a ideia de uma autonomia coletiva e livre submissão às 

leis perpetuamente válidas.  

No mundo antigo, a relação entre religião e política, onde esta é endossada por aquela, 

cujo domínio de atuação é a nação, não conhece nenhuma separação. Na antiguidade, a ideia 

de um Estado laico ou de uma religião à parte da nação não fazia qualquer sentido: a nação 

(povo, Estado, clã) e a religião não poderiam ser imaginados um sem o outro. Este cenário 

foi alterado com o advento do cristianismo que, por meio da anunciação de um reino 

celestial, diferente do terreno, divorciou a política da religião. Não há hermenêutica possível 

de leitura dos evangelhos que sinalizem para alguma ação ou fala de Jesus Cristo da qual se 

possa deduzir qualquer tipo de pretensão de formação de um Estado cristão. Assim, o cristão 

é esse indivíduo livre por natureza de qualquer amarra política.  

Foi Rousseau o primeiro na modernidade a perceber a novidade trazida pelo 

cristianismo para a política. Ele concebe o indivíduo do seu tempo como atravessado por 

uma dualidade: de um lado como aquele que é indivíduo; do outro, como aquele que pertence 

ao coletivo. No primeiro, temos garantida a liberdade individual do sujeito completo por si 

mesmo do cristianismo; no outro, essa pessoa como cidadã com seus direitos e obrigações 

garantidos pela coletividade herdeira da pólis grega. Portanto, esse sujeito moderno político é 

bipolar, vivendo numa tensão entre sua interioridade (cristã) e sua exterioridade (grega). A 

melhor expressão disso está na “Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão”, que, 

evidenciando a distinção entre homem e cidadão, tenta harmonizar as demandas do homem 

perante o Estado. De fato, o homem livre e igual dessa declaração tem por modelo a 

humanidade que é criada e amada por Deus sem distinção de pessoas. Isto impossibilita a 

primazia de uns em relação aos outros, além de interditar espaços para ideias políticas do 

paganismo que sustentavam que existiam homens escravos e livres “por natureza”.  



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

3 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

Na liberdade de consciência cristã se gestou a livre circulação de pensamentos e ideias 

que são essenciais para o combate das pretensões de “formação” do homem por parte dos 

variados totalitarismos que se fortalecem em nosso tempo. Diante disto, Horkheimer 

entende que a religião subsidia ideias à filosofia e, mais ainda, em parceria com essa, tem 

papel decisivo na compreensão de sociedade que almejamos. 

 

2. Contribuição da Religião à Ética e Política na Escola de Frankfurt. 

 

O último filósofo moderno que realizou uma acomodação metafísica do pensamento 

da tradição judaico-cristã foi Hegel. Habermas toma por certa a influência do pensamento 

judaico na filosofia alemã do qual se apropriou criticamente, a saber: transladou conteúdos 

bíblicos para o discurso argumentativo filosófico. O autor afirma que “a partir da experiência 

da tradição judia podem se iluminar os motivos centrais do idealismo alemão, determinado, 

no essencial, pelo protestantismo” (HABERMAS, 2001, p. 52). Também destaca a 

contribuição do pensamento judaico para filósofos como Wittgenstein (o silêncio 

esclarecedor da filosofia), Husserl e a fenomenologia; assim como a escola de Frankfurt, 

passando por Franz Rosenzweig, Buber e Hermann Cohen. 

Os estudiosos da Escola de Frankfurt enxergaram na religião um contributo valioso 

para as formulações das suas análises sociais e propostas de um mundo mais pacífico e 

igualitário. Encontramos as raízes da teoria da religião de Erich Fromm na sua aproximação 

com a Bíblia Hebraica e seu interesse pela visão dos profetas de uma sociedade reconciliada 

e pacífica. Com efeito, “esta visão profética é o fio condutor durante todo o desenvolvimento 

da teoria crítica da religião de Fromm.” (SIEBERT, 1977, p. 4). Benjamin dizia que seu 

pensamento não poderia existir se não fosse a teologia (cf. MENDIETA, 2001, p. 23). O 

papel de conceitos como redenção, esperança e idolatria é essencial. Eles são reapropriados 

pelos frankfurtianos de tal modo que reconhecem a falsidade do dilema: Atenas ou 

Jerusalém? “Uma é impensável sem a outra. A razão é impossível sem a anamnésis, e a 

memória é ineficaz se não está unida a universalidade” (MENDIETA, 2001, p. 27).  

O messianismo e a escatologia judaica são tão presentes em Adorno “que alguns têm 

lançado contra ele a acusação de que sua obra não é mais que uma teologia negativa, uma 

forma de irracionalismo místico medieval” (MENDIETA, 2001, p. 23). Adorno encontrou 

nas Escrituras o mote para críticas à coisificação do homem pelo homem. Tudo começa com 

um tipo de endeusamento ou absolutização de algo que é desde sempre contingente. Esse 

contingente aqui é o humano, que na falta daquilo que é, por si mesmo, absoluto, constitui a 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

4 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

si mesmo como parâmetro último do real. Assim, a subjetividade humana se assoberba 

convertendo tudo (inclusive o próprio humano) em objeto de uso, fazendo, para tanto e por 

ser inevitável, uso da violência. Essa violação da subjetividade inalienável de cada um “pode 

atentar no outro completamente individualizado o núcleo essencial que faz da criatura ‘viva 

imagem de Deus’” (HABERMAS, 2001, p. 196). Se nos autores de Frankfurt vemos a religião 

como fonte inspiradora/motivadora de um processo que nos traz novas intuições filosóficas 

a serem trabalhadas por eles, também conhecemos momentos na história onde a negação 

mútua entre razão e religião foi preponderante.  

Isso é fácil de ser percebido quando se considera a dicotomia entre razão e religião, 

própria da modernidade, engendrada por fatores como a Reforma Protestante. Segundo os 

reformadores, a vontade divina era incognoscível para nós humanos. Calvino versava sobre 

um Deus absconditus, um Deus que não pode ser conhecido pela razão humana, longe do 

imperfeito e profano mundo físico. Lutero, por sua vez, afirmava que a razão era uma “fera 

perversa” e fonte de todo o mal (Cf. OTT, 1998, p. 3). Também os iluminismos burgueses e 

os muitos marxismos fomentaram a disputa. Os primeiros constantemente atacavam o 

fenômeno religioso, sob a perspectiva unilateral de que era um mito sem significado, 

instrumento de dominação de massas (o que para eles não era necessariamente um 

problema!) para aqueles que detinham o poder e, por fim, mera superstição. Os últimos o 

tinham ora como forma decadente e equivocada de indignação perante a injustiça, ora como 

instrumento de perpetuação da injustiça. 

Na partilha dos bens do divórcio entre razão e religião, a religião ficou com o 

conhecimento da fé por meio da revelação, baseado no reino dos céus; a razão, por sua vez, 

com o conhecimento científico do reino mundano. Consequentemente, tudo aquilo que 

fosse relativo às realidades empíricas, mais ainda, de nosso cotidiano de seres corporais 

socializados, deveria ser tratado pela lupa da ciência (eis o berço do positivismo); para a 

religião, sobrava um mundo espiritualizado (ou ilusório mesmo) de salvação da alma e 

negação do mundo. Esse afastamento entre a razão e a religião, contribuiu para gerar a 

racionalidade instrumental do Esclarecimento. Em outras palavras, a redução da realidade 

factual do que realmente importava a tudo aquilo que pudesse ser calculado e medido. Bem 

a contragosto da intenção inicial, a consequência desse processo foi que as luzes que 

deveriam a nós chegar se vertem em novas trevas. A racionalidade técnica salvadora 

degenera-se em mito, dominação, alienação e terror, nos abandonando ao niilismo na forma 

de falta de sentido, apatia e resignação.   

 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

5 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

2. Horkheimer e o Lugar da Religião 

 

Horkheimer criticou uma forma de fazer ciência que, desprezando a multiplicidade 

do conhecimento, se servia de lentes unilaterais na sua investigação da realidade. Tal ciência, 

notoriamente positivista e empirista, é responsável por dogmatizar o método experimental, 

tido como possibilidade única de conhecimento. Ele denominou esta concepção de mundo 

de Teoria Tradicional e, mais tarde, racionalidade instrumental. Para Horkheimer e os 

frankfurtianos, esta forma de fazer ciência tem caráter reducionista, posto que limita as 

complexas relações humanas a meros cálculos matemáticos (Cf. SOUSA, 2016, p. 28). 

Essa reprovação tem destaque na ideia de Justiça na Teoria Crítica, a qual 

Horkheimer faz oposição à racionalidade instrumental. Esta última, segundo o autor, peca 

por adotar uma concepção de justiça distributiva cujo fundamento é o mero cálculo 

matemático ou econômico.  Segundo Orellana (2014, p. 68), “um dos grandes problemas da 

teoria tradicional, onde o positivismo é o limite, é que dificilmente pode providenciar uma 

reflexão moral ou de justiça”. Empobrecendo as relações humanas, a Teoria Tradicional faz 

o mesmo com a ideia de justiça, alocando-a do campo da ética e moral para uma área de 

cálculo, previsibilidade e probabilidade; com efeito, não é necessário muito esforço para 

imaginar as implicações éticas que podem surgir a partir dessa estagnação do conceito de 

justiça. Nesse sentido, a sua subjetividade parece ser mais adequada à proposta da Teoria 

Crítica, indo de encontro com uma concepção engessada e absoluta do conceito. 

De fato, é na noção de Justiça em Horkheimer que encontramos as fontes teológicas 

da sua filosofia. Para o autor, o “anseio por justiça”, como veremos mais a frente, deve ser o 

norte de toda política que pretenda subverter a realidade histórica. O diagnóstico das 

sociedades modernas, segundo o filósofo, é o produto de um processo histórico cujo 

fundamento é o domínio dos homens sobre a natureza. Nesse sentido, Horkheimer expõe o 

status biopolítico da sociedade: o motor da história é a dominação da vida e a relação entre 

homem e natureza. Assim sendo, toda e qualquer política radical deve ter como objetivo 

transformar as relações de domínio sobre a natureza (Cf. Orellana, 2014, p. 67).   

Não obstante houvesse na Escola de Frankfurt um otimismo em relação à realização 

da justiça social, este cenário mudou após a Dialética do Esclarecimento e do Holocausto. 

Esse contexto fez com que o Reitor de Frankfurt enxergasse a justiça cada vez mais distante 

da realidade material. No entanto, como veremos mais à frente, Horkheimer não aceita que 

a injustiça seja a última palavra, muito menos defende uma sociedade estagnada numa 

realidade absoluta. Ainda podemos constatar o mesmo dentro da história da filosofia 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

6 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

analítica, onde suas reflexões sobre Ética se iniciam com G.E. More nos anos de 1903 e 

ficam estagnadas até uma retomada, em moldes bem diferentes do positivismo inicial, nos 

anos 50 do mesmo século. A Teoria Crítica se apresenta, por sua vez, como aquela que se 

contrapõe à objetividade da justiça segundo um viés iluminista-positivista, defendendo a 

emancipação dos homens e transformação do todo que compõe a realidade. 

Para tanto, é diante de uma nova relação entre fé e razão que Horkheimer encontra 

a chave que abre à filosofia as portas de saída do dogmatismo da tradição, do positivismo 

das ciências e suas respectivas considerações unilaterais (MORAES JUNIOR, 2007). Dessa 

forma, a teoria da religião dialética propõe uma ressignificação emancipadora dos conteúdos 

religiosos que, doravante, lutam por uma futura sociedade mais humana, razoável e 

progressista. Entender como isso se dá em Horkheimer é possível tomando a concepção de 

justiça como divisa hermenêutica para a compreensão da relação entre Teologia e Teoria 

Crítica.  

Com efeito, o pensamento de Horkheimer sofre uma radicalização após os horrores 

da modernidade, muito bem expressa na sua obra em conjunto com Adorno “Dialética do 

Esclarecimento” (1985). O pessimismo de Schopenhauer é latente nesta nova fase de 

pensamento de Horkheimer e continua sendo objeto de estudo de muitos dos seus 

comentadores. De fato, é no conceito de Justiça desenvolvido pelo filósofo que encontramos 

a relação entre sua filosofia e a teologia: é o anseio por justiça o cerne de toda e qualquer 

política cujo objetivo seja romper com a lógica histórica de horrores, injustiças e todo o tipo 

de mazelas socias (ORELLANA, 2014). Ora, o restabelecimento da justiça entre os homens 

por intermédio da transformação histórica é interesse geral da Teoria Crítica. Nisso, a religião 

pode ser propícia ou não. 

Karl Marx interpreta a religião como criação de uma autoconsciência alienada que 

externa o contexto de uma sociedade de dominadores e dominados. Ao mesmo tempo em 

que é consolo e protesto dos oprimidos, enquanto expressão de um sofrimento humano real, 

também exerce um papel no sistema de dominação do qual legitima (enquanto vontade de 

Deus!) e expande o campo de atuação da violência opressora. Conquanto, não é que para 

Marx a religião tenha necessariamente de exercer esse duplo papel sempre e ao mesmo 

tempo, mas muitas vezes é o que acontece. Nessa mesma esteira, Horkheimer (2000, p. 126) 

pergunta:  

O que é a religião em um bom sentido? O inextinguível impulso, sustentado contra 
a realidade, de que esta deve mudar, que se rompa a maldição e se abra caminho 
para a justiça [...] o que é religião em um mal sentido? É este mesmo impulso 
pervertido na afirmação, na proclamação, e, portanto, na transfiguração da realidade 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

7 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

apesar de todos os seus flagelos; é a mentira vã de que o mal, o sofrimento e o 
horror têm um significado, seja graças ao futuro terrestre, seja ao futuro celestial. 
 

O autor destaca que o aspecto reacionário da religião é expresso quando ela opera 

para legitimar a dominação e controle social por parte da burguesia. O seu aspecto 

emancipatório, por sua vez, surge quando nega a realidade de sofrimento e injustiças como 

última e única possível. Assim, a crítica religiosa à imutabilidade da realidade expressa uma 

possibilidade de um mundo mais justo e igualitário, onde as injustiças sociais não tivessem a 

última palavra. A crítica sustenta, percebe-se, certo afastamento dessa concepção falaciosa 

da realidade como imutável, cujas injustiças são inevitáveis: o argumentum ad antiquitatem é 

desmontado por um “anseio por justiça” somado à crença de que a realidade pode ser 

alterada. É dessa maneira que o resguardo da religião, com efeito, é demonstrado na aspiração 

por justiça e desejo de felicidade, plasmados na promessa de um mundo melhor. 

Em Thoughts On Religion (2002, p. 129-132) Horkheimer afirma que o desejo de justiça 

e o sofrimento humano foram historicamente expressos por meio da religião e seus ritos, 

linguagem e conceitos. Assim, o “fator religioso” conservou um aspecto crítico social em 

relação à razão instrumental, qual seja: a negação da ideia de que a realidade de sofrimento é 

imutável, e absoluta. A insatisfação com a ideia de destino seria a principal via de aceitação 

de um ser transcendente. O indivíduo religioso, por não encontrar justiça no mundo em que 

vive, a projeta em uma realidade ideal – o reino dos céus – ou em um Deus transcendental.  

Para o autor, essa projeção operou de forma crítica inicialmente. No entanto, ao imiscuir-se 

com o Estado, a religião e, sobretudo, o cristianismo, tem sido cada vez mais pervertida, e 

seu aspecto crítico social é substituído por uma função de instrumento de dominação de 

massas. Nesse sentido, o criticismo religioso resguarda um anseio por justiça, na mesma 

medida em que denuncia as injustiças sociais.  São vários os profetas da Bíblia Hebraica que 

criticam os impropérios, injustiças e traições de governantes e juízes para com o povo, em 

especial com os menos favorecidos da sociedade de então. Porém, o cristianismo na forma 

de religião civil, aquela a partir de Constantino, e mesmo o protestantismo quando se alia aos 

Estados Nacionais, abdicaram do seu conteúdo inicial, na medida em que conciliaram a 

vontade divina com os acontecimentos e fatos terrenos. Desta forma, o conteúdo da religião 

torna-se legitimador das realidades de injustiças e mazelas sociais. 

Nesse momento, a religião é instrumentalizada com fins a abonar as opressões do 

Estado cuja vontade é divinizada. Este é precisamente o aspecto da religião que é alvo da 

crítica de Horkheimer. A partir de concepções que têm origem no fenômeno religioso, o 

autor verifica a possibilidade da manutenção do desejo por um mundo melhor que este, 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

8 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

realizável na memoração constante do sofrimento, para que a luta contra o mesmo não seja 

adiada para outro mundo. Dessa maneira, a crítica da religião de Horkheimer busca retirar 

do fenômeno religioso as suas formas mitológicas limitadoras e distorcidas, criadas pelo e 

para legitimação das estruturas de poder e dominação. Assim, enquanto anseia pelo totalmente 

Outro, através do qual irá superar as injustiças sociais que acometem a sociedade, o conteúdo 

religioso luta contra a rebarbarização da sociedade em prol da construção de uma realidade 

diferente do status quo. 

 

3. Da Necessidade do totalmente Outro 

 

Refletindo sobre a religião na Filosofia de Horkheimer e a importância que a Teologia 

possui na mesma, Eduardo Mendieta (2001, p. 21) afirma: 

Se poderia editar facilmente uma maravilhosa coleção de aforismos de 
Horkheimer sobre a necessidade do totalmente Outro, o inteiramente Outro, como 
necessidade social, antropológica e inclusive metafísica. 

 

Deveras, é sobre raízes judaicas que floresce a filosofia de Horkheimer. Ao Israel 

bíblico é vetada a representação de Deus através de figuras, imagens ou quaisquer meios 

materiais, bem como a proibição de venerar outros deuses, homens, animais ou coisas como 

se fossem Deus (Cf. Ex 20, 1-5). Isso assenta na impossibilidade de representar o Absoluto 

e é um dos fundamentos da tradição, como destaca o filósofo e rabino Maimônides em seus 

Treze Princípios da Fé Judaica. A importância dessa inviabilidade de retratar a Deus reside 

em garantir sua absoluta transcendência, e isso se faz necessário para que Deus possa ser 

Deus, pois do contrário, poderia cair sob nossas categorias e ser confundido com um ente 

entre outros. Desse modo, a incognoscibilidade de Deus é assegurada, assim como Seu 

mistério. Portanto, o homem não pode arrogar a si qualquer tipo de absolutismo no saber 

ou agir: isto só pertence a Deus.  

Adorno e Horkheimer, comentando a tradição judaica, afirmam que a concepção de 

Deus é do “totalmente Outro” em relação a este mundo, ou seja, é aquele inominável, 

inconcebível, para além da esfera humana (Cf. OTT, 1998, pp. 109-110). Só a Deus é devida 

a glória, o louvor, o submeter-se pessoal; qualquer coisa diferente disso é idolatria. Esta 

novidade da tradição judaica teria a capacidade de blindar a religião contra a 

instrumentalização que busca legitimar formas finitas do ser. Em tempos de regimes 

totalitários, a idolatria é praticada na economia, política, nação, no grande líder e assim por 

diante, onde entes materiais são idolatrados como se fossem de origem divina ou o divino 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

9 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

em si. O filósofo e rabino Joshua Heschel, ao comentar a lei proibitiva judaica, afirma que 

conceitos aprisionam Deus e que “nossas mentes nunca serão tão inadequadas quanto ao 

tentar descrever Deus.” (HESCHEL, 1975, p. 240). Este aspecto da tradição judaica foi 

objeto de estudo no século XX, na figura do filósofo judeu Gershom Scholem, notoriamente 

na sua obra Zohar (Cf. SCHOLEM, s/d, p. 135). Com efeito, a proibição judaica de conceber 

o Absoluto permeou a filosofia de pensadores judeus em vários momentos históricos 

distintos, com objetivos mais ou menos parecidos; seja na teologia de Maimônides e Heschel, 

seja na metafísica de Scholem e, por fim, na filosofia de Horkheimer. Ao censurar a 

representação de Deus, a sabedoria judaica opera para nos entregar a irrepresentabilidade do 

absoluto, interditando posições absolutas em relação ao real. Portanto, não é possível saber 

o todo de Deus, posto que isso implicaria uma representação sua.  

Essa interdição é salutar para que o homem não se ponha em Sua posição e se julgue 

o mantenedor da verdade. É sempre necessário nos lembrarmos de “uma proposição do 

Antigo Testamento: ‘não se pode dizer o que é o bem absoluto; tu não podes apresentá-lo’. 

Os homens que vivem com essa consciência têm uma comunidade de pensamento com a 

Teoria Crítica” (HORKHEIMER, 1972, apud MATOS, 1993, p. 90). Esse impedimento 

exige ao homem uma posição de cautela, primeiramente de reconhecimento de sua finitude 

e, posteriormente, reconhecimento do outro como aquele com o qual tenho de dividir o 

espaço. Posto que não posso saber o que seja esse espaço em sua totalidade, não tenho o 

direito de dizer ao outro se seu lugar é aqui ou não. É perceptível que esta postura anuncia 

um caminho de tolerância e aceitação do outro, em franca oposição a doutrinas políticas 

totalitárias que excluem ou submetem o diferente e o outro; em suma, aquele que nos 

incomoda.   

Horkheimer nos lembra que na Torah o Eterno se dirige ao indivíduo e ao coletivo 

através da mesma palavra, expressa no mandamento de amar ao próximo como a si mesmo 

(Cf. Lev 19, 18). Com base nessa premissa ética de fundamento teológico, a sociedade 

judaico-cristã deveria se empenhar na tarefa de unir indivíduo e coletivo para amar as outras 

nações e outros indivíduos, cujo norte seria a construção de uma sociedade mais harmônica 

e tolerante. No entanto, sucede-se que “a sociedade que está automatizando a si mesma 

integra os indivíduos como sujeitos autônomos e faz do coletivo, a nação sobretudo, um 

ídolo” (HORKHEIMER, 1978, p. 233).  

Dessa maneira, o fascismo faz da nação um ídolo, assim como o capitalismo faz com 

o lucro, desintegrando o mandamento proibitivo da Lei Judaica. O espaço outrora ocupado 

pela proposta universalizadora da religião é, doravante, preenchido por conceitos que 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

10 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

exercem um papel central na idolatria (Estado, nação, lucro, capital e assim por diante), 

operando a manipulação de massas e propagando a ideologia dominante. Para Horkheimer, 

é apenas aceitando que o absoluto é o totalmente Outro que se torna possível dizer o que o 

absoluto não é, e, desta forma, empoderar as pessoas para resistirem contra a dominação 

social em sua luta pela construção de uma sociedade mais equânime (Cf. OTT, 1998, p. 114). 

 

4. Da necessidade do quinto mandamento. 

 

Horkheimer tem grande apreço pela doutrina religiosa judaica e cristã por sua 

“capacidade de reparação, reconciliação e expiação em Deus” (HABERMAS, 2001, p. 121). 

Habermas, comentando sobre a tarefa que a filosofia tem frente à religião em Horkheimer, 

afirma: “Também para ele o trabalho crítico da filosofia consiste no essencial em salvar ou 

recuperar no seio do espírito da Ilustração o verdadeiro da religião” (HABERMAS, 2001, p. 

122). Para Horkheimer, o conteúdo essencial da religião é a moral, e essa já não se encontra 

com a razão. O seu ceticismo frente à razão parece exigir o complemento da religião, o que 

se reflete na sua afirmação de que a própria filosofia tradicional não construíra nenhum 

argumento para justificar o não assassinato. O famoso imperativo categórico de Kant não 

faz frente à questão. Horkheimer compra a crítica de Hegel que acusa Kant de formalismo 

em sua razão prática, incapaz de diferenciar a moral da imoralidade. Supõe-se que 

compartilha com Hegel a ideia de que, se partimos do imperativo de universalidade kantiano, 

qualquer afirmativa pode ser universalizada, o que não distingue o matar do não matar.  

Não há lugar para a teologia na teoria da sociedade do tempo de Horkheimer. Por 

outro lado, essa mesma teoria não encontrou um substituto à altura. Essa teologia, assim, se 

faz necessária pela razão crítica enquanto fundamentadora última da moral. Nesse ponto ele 

concorda com Kant, que teve de recorrer ao cristianismo para acabamento de seu sistema 

moral na conciliação entre agir moral e felicidade. Horkheimer também empreendeu pesquisa 

sobre as relações de convergência entre filosofia e teologia, assim como da antítese ao 

cristianismo plasmada no materialismo que substitui Deus pela natureza, transformação essa 

que não passa de uma  

inversão dos conceitos fundamentais sem modificá-los, permanecendo ligada à 
arquitetônica metafísica das imagens de mundo... Horkheimer nunca teve dúvida 
alguma acerca do conteúdo teológico da teoria marxista (HABERMAS, 2001, p. 
125). 

 

 Isso é facilmente visto na trasladação das promessas evangélicas, só realizáveis no 

além, para seu cumprimento aqui mesmo nas escatologias secularizadas do processo histórico 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

11 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

que nos levaria à sociedade justa e igualitária. Assim, premissas teológicas são convertidas em 

uma práxis materialista. Nesse ponto a filosofia não passa de teologia disfarçada, onde o 

ateísmo busca salvar conteúdos originários do teísmo. Um ateísmo como esse, no entanto, 

se não quiser ser mentiroso, nunca pode ser oposto à religião, posto que a ideia de fazer 

justiça ao outro, amar aquele que não conhecemos e conferir-lhe o direito tem seu 

nascedouro na lei e na profecia judaica. 

A tentativa de realização das expectativas divinas (eternas, incondicionais) pelo 

homem (temporal, condicionado) é logicamente incompatível. Por outro lado, a filosofia 

chegara a um ponto que não pode mais retornar a Deus. Apercebeu-se que o encerramento 

do transcendente gera uma racionalidade que transforma o eterno de Deus em contingência 

histórica humana. Essa racionalidade histórica não tem o direito de reclamar nenhuma 

sentença incondicional. Nosso intuito de nos livrar de Deus resultou numa prisão 

espaciotemporal que, se digo “é proibido matar!”, alguém indaga “Onde? Quando?”. 

Horkheimer, num sentido nietzschiano, notou que a morte de Deus é a morte da 

verdade. É certo que podemos ainda falar de verdade num sentido relativo às circunstâncias 

ou condições de contorno, mas quando se trata de vidas humanas, só um incondicional “não 

matarás” pode satisfazer. Segundo Habermas, para Horkheimer, “tudo o que tem a ver com 

a moral, se refere em última instância à teologia” (HABERMAS, 2001, p. 126). Isso é assim 

porque só na teologia podemos encontrar uma necessidade última, a saber, uma necessidade 

ontológica:  

Sem uma ancoragem ontológica, o conceito de verdade não poderia evitar ser 
vítima das contingências intramundanas dos homens mortais e dos contextos 
cambiantes desses; sem uma ancoragem ontológica a verdade já não é coisa 
alguma, se não uma arma de luta pela vida (HABERMAS, 2001, p. 131). 
 

A razão sozinha não é capaz de tão alta tarefa, a saber, a de comprometer-se com a 

verdade, pelo menos num sentido absoluto. Há por parte de Horkheimer certo desencanto 

frente à razão que tem por consequência o acolhimento do sentido religioso. A religião chega 

para salvar a razão dos apuros por ela mesma encontrados quando de sua busca do 

incondicional. A impotência da razão, segundo Orellana (2014, p. 71), se dá porque: 

[...] junto com a extinção da religião, é declarada a morte do pensamento de justiça, 
demonstrando que o papel da moralidade é necessário para se viver em 
comunidade. Somente a partir do princípio de “amar ao próximo” é que se pode 
desenvolver uma moral humana, demonstrando que, se queremos viver com os 
outros, a religião deve estar presente. 
 

Trata-se de uma proposta política radical. Essa política, todavia, consiste na afirmação 

da vida em sua totalidade – que é o primeiro passo para a transformação das sociedades 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

12 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

modernas. Argumenta-se a favor de uma redução do domínio sobre a vida e natureza a partir 

da libertação do senso crítico e da rememoração do mesmo. Está em pauta uma política de 

abertura, e não de negação perante o outro, possuindo adjetivos teológicos e biopolíticos. 

Em um mesmo caminho, a proposta de Horkheimer pensa a vida em sua totalidade, não 

somente na vida humana. 

Esse é um ponto de inflexão importante para o não desespero da razão: sua única 

saída é o acolhimento de um sentido religioso, mais precisamente o reconhecimento de que 

não há incondicionalidade sem Deus. Aqui se vislumbra o “anseio pelo totalmente Outro 

como a negação determinada do sofrimento injusto e da morte de pessoas na sociedade” 

(OTT, 1998, p. 114), cujo objetivo é a criação de uma sociedade mais justa, humana e feliz. 

Esse desejo de felicidade pode se manifestar ainda mais como o sentimento moral de 

compaixão, no qual desejamos o bem dos outros.  

Assim, partindo do desejo individual de superar o sofrimento para a compaixão pelo 

outro, o conteúdo religioso prepara terreno para a união daqueles que são oprimidos em prol 

de uma mudança social positiva (BERENDZEN, 2017). A condição de possibilidade para 

tanto fundamenta-se na capacidade de existência da própria comunidade coletiva e nas 

promessas divinas plasmadas no desejo de que esta realidade de injustiças e mazelas sociais 

não tenha a última palavra. Nesse sentido, Horkheimer afirma que haveria um Dia do 

Julgamento onde “as vítimas inocentes deste mundo terão seu dia na corte.” (OTT, 1998, p. 

117).  Para Horkheimer, quando o pensamento judaico versa sobre esperança e justiça, 

motiva a união das pessoas sob a expectativa de que a injustiça sofrida pelas vítimas não 

tenha a última palavra.  

Habermas rejeita essa tese e se opõe até mesmo à sua formulação. Embora seja 

consciente da gravidade do problema da moral, inclusive para as ciências da mente/cérebro 

a partir de Magnus Striet1, onde “a questão não é mais a do que seja moral, mas o de por que 

temos de atuar moralmente (especialmente porque segundo as declarações mais recentes por 

parte das neurociências nem sequer parece estar garantido que possamos atuar 

responsavelmente)” (HABERMAS, 2015, p. 190), para Habermas, perguntas como “por quê 

ser moral?” não se põem:  

com efeito, uma filosofia que se pense em termos pós-metafísicos, não pode dar 
resposta à questão de... por que ser moral? Por outro lado, se pode mostrar por 
que essa questão não pode, em absoluto, se pôr com sentido para indivíduos 
comunicativamente socializados” (HABERMAS, 2001, pp. 105-106). 

 
1 Professor de Teologia Fundamental da Universidade de Freiburg. 



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

13 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

Para Habermas, a teoria crítica de Horkheimer é incapaz de articular um modo de 

compreensão do que seja o bem, ou a boa ação, posto que cética quanto à potencialidade da 

razão de fazer isso. Por conseguinte, busca “o todo normativo de uma forma do espírito que 

permaneceu, por esse tempo, superada, a saber, da teologia mesclada e fundida com a 

metafísica” (HABERMAS, 2001, p. 124). Segundo o autor, uma verdade incondicional pode 

ser defendida não apenas pela teologia, mas também pelas premissas do pensamento pós-

metafísico.  

Para salvar o incondicional sem recorrer à metafísica, Habermas conceitua a razão 

comunicativa como solução. Partindo de Peirce, Habermas acredita ser possível atingir uma 

universalidade que valeria para todos os tempos e espaços, dispensando o recurso à 

metafísica. Habermas repete a história de uma comunidade de comunicação ideal, onde a 

partir dela desenvolvemos os procedimentos necessários à linguagem, de tal maneira que 

conseguiríamos distinguir para além do espaço e do tempo os discursos verdadeiros dos 

falsos, bem como os morais dos imorais.  

 

Conclusão 

 

A colaboração da religião com a razão remonta à era axial (Jaspers). Já no mundo 

antigo a confiança exclusiva no Deus do monoteísmo em muito diferia dos ideais pagãos da 

mesma época, pois condenava a superstição, a adivinhação, a relação entre o destino humano 

e os entes criados e toda forma de magia, tão comum nesse tempo. Daí ficava claro que a 

sobrenaturalização da natureza não traria qualquer tipo de conhecimento ao homem, nem 

sobre sua vida, nem sobre a natureza mesma. Esta última era criatura de Deus e lá Ele teria 

deixado suas marcas, que só poderiam ser por nós enxergadas numa relação em que fosse 

posta como objeto de estudo. Assim, entender a natureza era entender um pouco da obra de 

Deus. Essa cosmovisão inédita proporcionou um grande impulso para o estudo científico da 

natureza na Idade Média. Apropriando-se dos modelos da Filosofia Grega, principalmente 

de Platão e Aristóteles, o cristianismo contribuiu para a queda das muitas cosmogonias e 

teogonias gnósticas totalmente desfavoráveis ao racionalismo filosófico. 

Horkheimer e, de certo modo, a Escola de Frankfurt, percebem que a desfiliação da 

razão da religião, concluída no final do século XIX, gerou uma razão débil e incapaz de nos 

entregar as afirmações necessárias para a promoção de uma sociedade amplamente ética e 

democrática.  



BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

14 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

Eles transpuseram premissas teológicas e religiosas para o campo da ética e da 

política, explorando a relação entre teologia e filosofia. O conceito de Justiça em Horkheimer 

reflete essa interação, fornecendo críticas ao positivismo das ciências e propondo uma 

abordagem mais abrangente e engajada. Reconheceram as contribuições da religião para a 

reflexão filosófica e ao utilizá-las de forma crítica e transformadora, ofereceram uma 

perspectiva que supera a visão tradicional e estabelece as bases para uma comunidade mais 

equitativa e progressista.  

As filosofias de Habermas e Apel foram a última tentativa mais sistemática de 

universalização da razão, à parte da religião, ainda no final do século XX, contudo, cremos 

que essa faca já perdeu o gume, se é que alguma vez já teve um. O devastador anúncio de 

Nietzsche da morte de Deus é a morte da verdade, da certeza, do incondicional. A filosofia 

desde então busca um substituto à altura, mas até o presente momento, a crença de que haja 

um candidato possível tem poucos partidários.  

O remédio para a razão é a retomada de uma antiga parceria e que agora serviria, no 

mínimo, como um complemento balizador que fosse capaz de evitar a razão de cair em 

desespero desolador. Assim, encontramos a cura, ou salvação da razão, naquelas tradições 

religiosas e elaborações teológicas, sem as quais não teríamos a filosofia que temos. 

 
 
Referências Bibliográficas 
 
 
BERENDZEN, J.C. Max Horkheimer. In: The Standford Encyclopedia of Philosophy 
(Fall 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed), 
URL=https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/horkheimer/. 
 
BÍBLIA, Português. Bíblia Hebraica. Tradução de David Gorodovits e Jairo Fridlin. 4 ed. 
São Paulo: Editora Sêfer, 2016.  
 
HABERMAS, Jürgen. Excurso: Transcendência desde dentro, transcendência até mais perto. 
In: Israel ou Atenas. Ensaios sobre religião, teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 
2001, pp. 87-120.  
 
HABERMAS, Jürgen. O idealismo alemão dos filósofos judeus. In: Israel ou Atenas. 
Ensaios sobre religião, teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 2001, pp. 51-58. 
 
HABERMAS, Jürgen. Sobre a frase de Horkheimer: “é inútil pretender salvar um sentido 
incondicionado sem Deus” In: Israel ou Atenas. Ensaios sobre religião, teologia e 
racionalidade. Madrid: Trotta, 2001, pp. 121-138. 
 
HABERMAS, Jürgen. Mundo de la vida, política y religión. Madrid: Trotta, 2015. 
 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/horkheimer/


BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

15 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

HESCHEL, Abraham. Deus em Busca do Homem. São Paulo: Paulinas, 1975.  
 
HORKHEIMER, Max. Anhelo de Justicia: teoría crítica y religión. Tradução: Juan José 
Sánchez. Madrid: Editorial Trotta, 2000. 
 
HORKHEIMER, Max. Dawn & Decline: notes 1926-1931 and 1950-1960. Tradução: 
Michael Shaw. New York: The Seabury Press, 1978. 
 
HORKHEIMER, Max. Materialism and Metaphysics. In: Critical Theory: selected essays. 
trad. Matthew J. O’Connel. New York: Continuun, 2002. pp. 10-47. 
 
HORKHEIMER, Max. Thoughts on Religion. In: Critical Theory: selected essays. trad. 
Matthew J. O’Connel. New York: Continuun, 2002. pp. 129-132 
 
MATOS, Olgária C. F. A Escola de Frankfurt: luzes e sombras do Iluminismo. São 
Paulo: Editora Moderna, 2003. 
 
MENDIETA, Eduardo. Introdução: A linguistificação do sagrado como catalizador da 
modernidade. In: HABERMAS, Jürgen. Israel ou Atenas. Ensaios sobre religião, 
teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 2001, pp. 11-50.  
 
MENDIETA, Eduardo; HABERMAS, Jürgen. Um diálogo sobre o divino e o humano. 
Entrevista de Eduardo Mendieta a Jürgen Habermas. In: HABERMAS, Jürgen. Israel ou 
Atenas. Ensaios sobre religião, teologia e racionalidade. Madrid: Trotta, 2001. p.183-
208. 
 
MORAES JUNIOR, Manoel Ribeiro de. A religião na reconstrução de uma teoria crítica 
social em Max Horkheimer. In: Correlatio, [s. l], n. 11, p. 29-40, jul. 2007 
 
ORELLANA, Nicolás Del Valle. Crítica de la religión en la obra tardía de Max 
Horkheimer.  Santiago: Malatesta, 2014. 
 
OTT, Michael R. Max Horkheimer’s Critical Theory of Religion: The Meaning of 
Religion in the Struggle for Human Emancipation. 1998. 171 f. (Dissertations). Western 
Michigan University, 1998. 
 
SCHOLEM, Gershom. Zohar: o livro do esplendor. Rio de Janeiro: Renes, s.d. 
 
SIEBERT, Rudolf J.. Fromm's Theory of Religion. In: Telos, [S.L.], v. 1977, n. 34, p. 111-
120, 1 jan. 1977.  
 
SOUSA, José Rogério Gomes de. Teoria crítica e religião: uma leitura da religião em 
Adorno e Horkheimer. 2016. 114 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Ciências das 
Religiões, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2016. 
 
 
 
 
 
 

https://scholarworks.wmich.edu/do/search/?q=author%3A%22Michael%20R.%20Ott%22&start=0&context=1620950
https://scholarworks.wmich.edu/do/search/?q=author%3A%22Michael%20R.%20Ott%22&start=0&context=1620950


BRITO, W. G. S. de.; GOMES, I. V. C. A. Horkheimer e a Religião 
 

16 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 1-16 Especial 

 

 
 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 26 Out 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 
 

 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 1 p. 17-32 Especial 

 

 

AS ESFERAS PRIVADA, PÚBLICA E SOCIAL EM HANNAH 
ARENDT: UMA INTRODUÇÃO AO ADVENTO DO SOCIAL 

COMO CRÍTICA DA MODERNIDADE 
 

THE PUBLIC, PRIVATE AND SOCIAL SPHERES IN HANNAH ARENDT: INTRODUCTION TO 
THE ADVENT OF THE SOCIAL AS A CRITICISM OF MODERNITY 

 
 

Erinaldo Pedro da Silva  

_____________________________________ 

Mestrando em Filosofia pela UECE 

Professor da Rede Pública de Ensino da Prefeitura de Fortaleza - SME 

erinaldo.pedro@gmail.com 

 

Lucas Barreto Dias  

_____________________________________ 

Doutor em Filosofia pela UFMG 

Professor do Adjunto do IFCE e do PPGFil-UECE 

lucas.noglbd@gmail.com 

 
Este artigo tem como objetivo apresentar uma 

suscinta discussão sobre a distinção teórica elabora 

por Hannah Arendt acerca das esferas privada 

pública e social, presente no capítulo II de sua obra 

A Condição Humana. Compreendemos que por 

meio dessa diferenciação, Arendt faz tanto uma 

avaliação do modelo de vida antigo, como expõe 

algumas incongruências presentes na política 

moderna e contemporânea. Ao discorrer sobre o 

significado das dimensões pública e privada, 

Arendt pretende trazer para o centro da discussão 

a ação política, enfatizando a oposição entre o 

mundo comum dos cidadãos, a esfera público-

política, e o que é próprio de cada um: o domínio 

do lar, a esfera privada. A modernidade, por sua 

vez, opera uma certa indistinção entre o público e 

o privado, levando à ascensão do social, uma esfera 

marcada por uma igualdade abstrata e uma 

liberdade meramente individual. Para Arendt, 

como mostraremos, a emergência do social nos 

auxilia a compreender o esvaziamento da esfera 

política, a perda da capacidade de agir, substituída 

pelo comportamento, e a falta de cuidado com o 

mundo comum. 

 
 
Palavras-Chave: Esfera privada. Esfera pública. 

Esfera social. Política. Hannah Arendt. 

 

This article aims to present a succinct discussion 

on the theoretical distinction drawn up by Hannah 

Arendt regarding the private, public and social 

spheres, present in chapter II of her book The 

Human Condition. We understand that through this 

differentiation, Arendt makes both an assessment 

of the ancient model of life and exposes some 

inconsistencies present in modern and 

contemporary politics. When discussing the 

meaning of the public and private dimensions, 

Arendt intends to bring political action to the 

center of the discussion, emphasizing the 

opposition between the common world of citizens, 

the public-political sphere, and what is specific to 

each person: the domain of the household, the 

private sphere. Modernity, in turn, creates a certain 

lack of distinction between the public and the 

private, leading to the rise of the social, a sphere 

marked by abstract equality and merely individual 

freedom. For Arendt, as we will show, the 

emergence of the social helps us understand the 

emptying of the political sphere, the loss of the 

ability to act, replaced by behavior, and the lack of 

care for the common world. 

 
Keywords: Private sphere. Public sphere. Social 

sphere. Politics. Hannah Arendt. 

 

 

 

mailto:lucas.noglbd@gmail.com


SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

18 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

1. Introdução 

 

Hannah Arendt, uma das mais influentes pensadoras políticas do século XX, dedicou 

parte de seu trabalho a examinar as esferas da vida privada, da vida pública e da vida social. 

Tais conceitos, principalmente examinados no livro A condição humana (2020), estão 

intrinsecamente ligados à sua visão do que constitui a humanidade e a maneira como os 

indivíduos se relacionam entre si e com o mundo ao seu redor. Este artigo visa examinar 

esses conceitos, na perspectiva do pensamento arendtiano, detendo-se com mais acuidade, 

ao fim, ao conceito de vida social, abordado de forma muito peculiar pela pensadora. 

Em nosso artigo, faremos uma inversão na ordem como a autora apresenta os temas 

em sua obra, que começa abordando a esfera social da vida humana, explicita em seguida o 

que significa a esfera pública para, então, descrever a esfera privada e comparar as duas 

últimas novamente com o domínio social. Optamos, aqui, metodologicamente, por iniciar 

nossa análise pelos elementos que dizem respeito à esfera privada, depois passamos à 

concepção arendtiana do que significa o domínio público e, por fim, veremos a tese da 

pensadora judia-alemã sobre o advento do social e como esta se relaciona com as duas 

anteriores. Essa opção visa partir do que é mais imediato e mais próximo de cada indivíduo: 

a convivência privada/familiar, de onde ele parte para exercer sua ação política no espaço 

público. 

Para tanto, através do exame do significado da vida privada e da vida pública segundo 

Hannah Arendt, pretendemos compreender como a autora percebe a ascensão do social 

como uma forma de interpretar a decadência da vida política experienciada no decorrer da 

Era Moderna e também em nosso mundo moderno1, bem como pode nos auxiliar a 

compreender algumas das ameaças ao futuro político da humanidade.  

Nossa reflexão tem como propósito estabelecer distinções conceituais de forma 

introdutória ao pensamento de Arendt e que possam iluminar algumas de suas críticas à 

tradição de pensamento político. Para tanto, nossa principal referência será o capítulo II (“Os 

domínios público e privado”) do livro A Condição Humana, originalmente publicado em 1958. 

Nesse sentido, nossa análise está diretamente vinculada àquela feita por Arendt, de modo 

que o período histórico-político principal a ser abordado quanto às esferas privada e pública 

 
1 Segundo Arendt (2020, p. 7), a Era Moderna compreende o período que vai do século XVII ao limiar do 
século XX, ao passo que o mundo moderno diz respeito à nossa realidade após as explosões atômicas. 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

19 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

é a experiência grega antiga, por um lado, e, por outro, a experiência europeia moderna 

quanto ao advento do social. 

 

2. A vida privada 

 

Para Hannah Arendt, a vida privada compreende a esfera da existência humana que 

é responsável pelo cuidado e pela reprodução da vida. É o âmbito no qual as necessidades 

básicas são atendidas, como a alimentação, o sono, a habitação e as relações familiares. A 

esfera privada é aquela em que os indivíduos se resguardam do mundo exterior, buscando 

conforto e segurança em suas relações mais íntimas, na vida do lar. A autora diz que “o traço 

distintivo da esfera do lar era que nela os homens viviam juntos por serem a isso compelidos 

por suas necessidades e carências” (ARENDT, 2020, p. 36). Além de ser um espaço em que 

essas necessidades básicas são supridas, outra característica da vida privada é que, nela, a 

liberdade e a individualidade não têm um papel preponderante, este que, como se verá mais 

adiante, encontrará sua forma de existência junto à espera pública. O foco das relações na 

vida privada não é propriamente a igualdade entre os indivíduos, uma vez que os papeis dos 

membros da família são definidos pela função de cada um(a) na esfera do lar. Arendt ressalta 

ainda que “a liberdade situa-se exclusivamente na esfera política [...] a necessidade é um 

fenômeno pré-político, característico da organização do lar privado” (ARENDT, 2020, p. 

38). A esfera pública, por sua vez, está relacionada àquilo que é vivido em comum, como a 

política, por exemplo. Quando, portanto, as necessidades básicas descritas acima são 

contempladas na privatividade, o ser humano dará o passo em direção à esfera pública, 

enquanto um ser livre e no exercício de sua individualidade.  

Ressaltamos com essa demonstração que o âmbito da vida privada está 

intrinsecamente ligado à família. Nesse ponto, Arendt traz o modelo de vivência grego e 

clássico de família, o qual se contrapunha à vida na polis. Ela defende seu ponto de vista 

dizendo que “a pólis diferenciava-se do lar pelo fato de somente conhecer ‘iguais’, ao passo 

que o lar era o centro da mais severa desigualdade” (ARENDT, 2020, p. 39). A partir dessa 

fala, reforça-se o que foi dito acima: no ambiente familiar não existe liberdade plena ou 

mesmo igualdade entre os membros. A família, tal como compreendia a experiência grega, é 

composta pelo chefe do lar que governa a mulher, os filhos e os escravos, esses últimos 

tendem a obedecer ou a se subordinar às ordens de quem está no comando. Mesmo que essa 

imagem de vida familiar, que apresenta visão extremamente hierarquizada, possa ressoar 

incômoda para os tempos atuais, o importante neste momento é ressaltar o papel da vida 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

20 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

intrafamiliar que, grosso modo, vale para ontem e para hoje: as relações na privatividade 

familiar tem como missão preservar a vida e garantir à humanidade um espaço de proteção 

e crescimento. 

A vida privada, entretanto, por si só, não é suficiente para explicitar o que é a 

condição humana, na visão de Arendt, que mesmo reconhecendo a importância da vida 

privada para as realizações pessoais, vê na vida pública uma instância igualmente relevante 

para falar sobre a humanidade. Segundo a autora, “uma das características da privatividade 

[...] era que o homem existia nessa esfera não como um ser verdadeiramente humano, mas 

somente como exemplar da espécie animal humana” (ARENDT, 2020, p. 56). Como a vida 

privada se encarrega das necessidades mais básicas e ligadas ao sustento da vida, a 

humanização não se encerra nela, mas é tornada possível a partir de uma outra forma de 

existência que ganha na vida pública um significado expandido. A singularidade própria de 

cada indivíduo, nesse sentido, só pode ser revelada na esfera pública, onde os seres humanos 

agem e falam entre si, mostrando quem são e o que podem fazer. 

Ainda que Arendt busque na antiguidade clássica da Grécia o paradigma de vida 

privada em contraposição e relação à vida pública, como um dos elementos constitutivos da 

humanidade, ela reconhece que somos mais devedores aos romanos no que toca ao equilíbrio 

entre o público e o privado. “Devemos o pleno desenvolvimento da vida no lar e na família 

como espaço interior privado,” afirma Arendt, “ao extraordinário senso político do povo 

romano, que, ao contrário dos gregos, jamais sacrificou o privado ao público” (ARENDT, 

2020, p. 73). Neste ponto, percebemos o quanto ela valoriza a tese de que esses dois domínios 

devem coexistir e que possuem uma profunda conexão entre eles, expressada na antiguidade, 

pelo fato de que somente quando as necessidades da vida fossem atendidas, na privatividade, 

é que a vida pública tomava seu lugar.  

Arendt percebe um fenômeno político em relação às circunstâncias privadas muito 

peculiar presente na tradição grega: o fato de que possuir uma propriedade, muito mais do 

que possuir riquezas, era a condição sine qua non para que o cidadão tivesse seu lugar garantido 

no espaço público. Ela descreve essa percepção da seguinte forma: “a propriedade significava 

nada mais nada menos que o indivíduo possuía seu lugar em determinada parte do mundo e, 

portanto, pertencia ao corpo político, isto é, que chefiava umas das famílias que constituíam 

em conjunto o domínio público” (ARENDT, 2020, p. 76). Ser cidadão, ou seja, pertencer à 

cidade, e, por isso mesmo, participar das discussões políticas, era reservado aos indivíduos 

que detinham sua propriedade privada, que tinham um espaço na cidade que lhe pertencia. 

Dessa forma ele poderia ingressar na esfera pública, ser digno de uma existência distinta 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

21 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

daquela proveniente apenas da natureza. O que vem a ser, portanto, essa vida pública, na 

visão arendtiana, mostraremos no ponto a seguir. 

 

3. A vida pública 

 

No pensamento arendtiano, o domínio público constitui a dimensão na qual os seres 

humanos aparecem no mundo, se dão a conhecer quem são e interagem com seus 

semelhantes entre iguais. Nessa perspectiva, Antunes afirma que “o homem só era 

inteiramente humano se ultrapassasse o domínio instintivo e natural da vida privada” 

(ANTUNES, 2023, p. 2). Adentrar, portanto, no espaço público possibilita a reunião na 

companhia uns dos outros, criando um mundo marcado pela humanidade. Nas palavras da 

própria Arendt, o termo público denota “em primeiro lugar tudo o que aparece em público 

e que pode ser visto e ouvido por todos e tem a maior divulgação possível” bem como 

“significa o próprio mundo, na medida em que é comum a todos nós e diferente do lugar 

que privadamente possuímos nele” (ARENDT, 2020, p. 61; 64). Mundo, neste sentido, não 

tem o mesmo significado que o planeta Terra (natureza), mas está ligado tanto àquilo que é 

feito pelas mãos do homem, o artifício humano, suas construções e obras que têm uma 

duração relativamente indefinida, e o mundo propriamente humano, construído na relação 

da pluralidade própria dos seres humanos, aquela realidade que passa a existir enquanto os 

indivíduos estão juntos. O mundo comum, neste sentido, é constituído por uma comunidade 

de coisas, criadas pelos ser humanos e que os mantém relacionados/unidos uns aos outros, 

mas também é a relação que há entre eles e que não possui uma tangibilidade física. Negar 

ou negligenciar esse mundo humano comum significaria dissolver a esfera pública e, 

portanto, desprover a humanidade de algo que lhe é próprio, a ação política, que além de ser 

um elemento da coletividade, é também a instância na qual os indivíduos se diferenciam dos 

demais. 

A esfera pública, portanto, é o espaço em que os cidadãos podem agir politicamente 

em conjunto, expressando suas opiniões e participando dos assuntos comuns, 

transformando o mundo. Ela resgata a ideia de esfera pública, assim como faz com a esfera 

privada, da antiguidade greco-romana, onde havia uma distinção mais clara entre o domínio 

público e o privado, e onde a ação política era valorizada como a atividade mais nobre do 

homem. Nesse sentido, pode-se dizer que a esfera privada e a esfera pública, mesmo 

ocupando suas instâncias próprias, precisam uma da outra e garantem suas existências 

mútuas. O ambiente privativo do lar, marcado pelas relações desiguais, uma vez que cada 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

22 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

membro da família tem um papel distinto do outro, permite que a pessoa goze da segurança 

e dos meios para suprir suas necessidades básicas. Já no ambiente público, no qual quem se 

relacionam são os iguais, os indivíduos se mostram quem são, libertos das amarras da 

necessidade e se descobrem livres. 

A esfera pública é aquela, portanto, em que os indivíduos se engajam em atividades 

políticas e participam da comunidade como cidadãos. É o espaço onde as pessoas se reúnem 

para deliberar, tomar decisões coletivas e tornar efetiva sua liberdade política. Ela é 

fundamental para a construção de uma sociedade democrática, na qual os cidadãos são livres 

para expressar suas opiniões e contribuir para o bem comum. A participação ativa na esfera 

pública é crucial para o exercício da liberdade e da construção do mundo comum. Segundo 

Arendt, “o mundo comum é aquilo que adentramos ao nascer e que deixamos para trás 

quando morremos. Transcende a duração de nossa vida tanto no passado quanto no futuro, 

preexistia à nossa chegada e sobreviverá à nossa breve permanência nele” (ARENDT, 2020, 

p. 68). Nossa permanência nesse mundo é breve, o mesmo não se pode dizer dele, pois viver 

a mundanidade na perspectiva do passageiro e efêmero não engajaria o indivíduo no mundo 

comum e no domínio público. Se existe a compreensão de que o mundo desaparece, para o 

indivíduo, quando este é retirado daquele, não teria sentido deixar legados para futuras 

gerações, não faria sentido cuidar do mundo e se engajar em atividades públicas, isto é, se o 

mundo não permanecesse, os indivíduos não teriam motivos para existir que não fosse cuidar 

de suas próprias vidas privadas. É a própria perspectiva de que a vida individual atinge a 

capacidade de singularizar sua existência junto à pluralidade humana e enquanto um ser que 

pertence a um mundo, que torna possível a ação política comum. 

Quando os cidadãos se retiram da vida pública e negligenciam suas responsabilidades 

políticas, eles correm o risco tanto de permitir a ascensão de modelos de governos baseados 

na dominação, tal como o totalitarismo ou qualquer outra forma de regime autoritário, 

quanto da perda de sua própria liberdade, uma vez que “entregam” a um governante a função 

de tomar as decisões que dizem respeito ao bem comum. Portanto, a vida pública 

desempenha um papel essencial na preservação da democracia e na promoção da dignidade 

humana. Arendt é entusiasta da liberdade política, alicerçada no diálogo dos indivíduos 

plurais, que embora defendam interesses próprios ou de seus respectivos grupos, discutem 

uns com os outros na busca do bem comum. Tal liberdade política é diferente da liberdade 

liberal, própria da modernidade. Esse segundo tipo de liberdade se vincula às preocupações 

da vida privada, daí a tese arendtiana de que a vida social assume o papel de protagonista nas 

relações entre os cidadãos. Arendt defende a necessidade de recuperar a esfera pública como 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

23 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

o lugar da liberdade, da pluralidade e que não pode ser confundida com a esfera social, esta 

por sua vez adquire um significado próprio no pensamento da filósofa, como se mostrará a 

seguir. 

 

4. O Social e sua relação com o privado e o público em Hannah Arendt 

 

A esfera da vida social, na concepção arendtiana, apresenta-se como uma esfera 

híbrida da vida privada e a vida pública. Arendt afirma, categoricamente, que “a contradição 

entre o privado e o público, típica dos estágios iniciais da era moderna, foi um fenômeno 

temporário que trouxe a completa extinção da diferença entre os domínios privado e público 

e a submersão de ambos na esfera social” (ARENDT, 2020, p. 85). Trata-se, portanto, na 

tese da pensadora judio-alemã, de uma categoria da era moderna.2  

Quando o pensamento grego clássico fazia a distinção entre privado e público, 

apresentado sobretudo pela filosofia política aristotélica, colocava o privado como a 

dimensão pré-política, como uma condição para que o ser humano adentre no mundo da 

ação política, própria da vida pública. Nesse sentido, Arendt parece indicar uma maior 

proximidade do termo social com a vida privada do que propriamente à vida pública, uma 

vez que, embora o ser humano esteja se relacionado e dialogando com outros, os interesses 

que estão em jogo são interesses particulares e ligados geralmente a aspectos da vida que 

visam suprir as necessidades básicas e não em vistas do bem comum.  

A crítica da esfera social, em Hannah Arendt, se dirige ao modo de vida humana que 

surgiu na modernidade, no qual as atividades do trabalho3, antes confinadas à esfera privada, 

passaram a ocupar o espaço público e a determinar as relações entre os indivíduos. A esfera 

social é o resultado de um processo de nivelamento e uniformização das diferenças humanas, 

que reduz os indivíduos a meros consumidores e produtores, submetidos às necessidades da 

vida biológica. A esfera social, no entendimento de Arendt, enfraquece a esfera pública, na 

qual os homens podem agir e falar livremente, manifestando sua singularidade e participando 

da construção do mundo comum. Nas palavras da própria Hannah Arendt: “pouco importa 

 
2 Segundo Correia (2022, p. 348), “o surgimento da esfera social culmina com a articulação dos proprietários 
do capital, no contexto imperialista, para instrumentalizar os Estados para seus fins, por um lado, e, por outro, 
com a correspondente auto-organização da classe operária na defesa da melhoria de suas condições de vida e 
de trabalho, chocando-se frontalmente com a articulação promíscua entre capital e Estados”.  
3 O trabalho, sob a perspectiva arendtiana, compreende a atividade humana responsável pela subsistência e pela 
manutenção da vida. Outra atividade ligada à condição humana é a obra ou fabricação, que se refere ao fato 
dos humanos fabricarem objetos, com maior durabilidade, que lhes servem para tornar a vida melhor e, com 
isso, imprimem sua identidade nos elementos da natureza criando seu próprio mundo, o mundo humano. 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

24 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

se uma nação se compõe de iguais ou desiguais, pois a sociedade exige sempre que os seus 

membros ajam como se fossem membros de uma enorme família que tem apenas uma 

opinião e um único interesse” (ARENDT, 2020, p. 48). Nesse sentido, a emergência do social 

provoca o aniquilamento do indivíduo enquanto um ser político que age na vida pública e 

contribui, a partir de sua idiossincrasia, na construção do mundo comum. Esse indivíduo, no 

afã de suprir suas necessidades, deixa de lado sua ação com os outros e abre espaço a que 

outro tome as decisões por ele. 

Arendt parte da premissa de que os seres humanos são seres chamados a viverem 

juntos, ou seja, nossa existência está intrinsecamente ligada à nossa capacidade de nos 

relacionarmos com os outros. Isso se expressa quando ela diz que “nenhuma vida humana, 

nem mesmo a vida do eremita em meio à natureza selvagem, é possível sem um mundo que, 

direta ou indiretamente, testemunhe a presença de outros seres humanos” (ARENDT, 2020, 

p. 27). A convivência que há entre os seres humanos, no entanto, não se limita apenas à mera 

interação entre indivíduos, mas envolve sobretudo uma dimensão política. A condição 

humana, segundo Arendt, é marcada pela pluralidade, o que significa que cada indivíduo é 

único e irrepetível. Somos diferentes uns dos outros em nossa singularidade, mas, ao mesmo 

tempo, compartilhamos o mundo comum em que vivemos. Essa condição de vivermos e 

estarmos juntos é o que torna possível a existência da ação política, que, para Arendt, é 

“prerrogativa exclusiva do homem; nem um animal nem um deus é capaz de ação [política], 

e só a ação [política] depende inteiramente da constante presença de outros” (ARENDT, 

2020, p. 28).  

O fato de a atividade humana da ação ser condicionada à vivência comum dos 

homens fez com Arendt compreendesse o porquê da tradução adotada pelos escolásticos do 

ser humano como um animal político, de Aristóteles, para o ser humano como animal social. 

Como bem explica Dias, para Arendt, “um dos indícios que nos apontam a perda do 

significado originário da política já surge na Idade Média na substituição do termo político 

por social, fato que nos aparece na tradução do zoon politikon aristotélico pelo animal socialis 

feito por Sêneca e Tomás de Aquino” (DIAS, 2013, p. 135). Não havia, portanto, segundo 

Arendt, no mundo antigo, a noção de uma esfera social. Na interpretação arendtiana do 

pensamento político de Aristóteles, a esfera pública era identificada com a ação política, o 

espaço no qual os indivíduos se encontram, se comunicam, debatem, expressam suas 

opiniões e participam ativamente da vida política.  

Na concepção de Arendt, a mudança de tradução de zoon politikon para animal socialis 

foi crucial para a perda de uma característica propriamente humana e que distingue inclusive 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

25 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

os seres humanos dos outros seres da natureza: a ação política. Antes mesmo de A condição 

humana, Arendt expressa esse ponto de vista no texto “Karl Marx e a tradição do pensamento 

político ocidental”, de 1953:  

A palavra politikon não significava mais um modo de vida extraordinário, único, 
de convívio no qual as verdadeiras capacidades humanas do homem, distintas de 
suas características meramente animais, podiam se mostrar e se provar. Passou a 
significar uma qualidade geral que os homens compartilham com muitas espécies 
animais, que talvez tenha sido mais bem expressa pelo conceito estoico da 
humanidade como uma horda gigantesca sob o comando de um pastor super-
humano. (ARENDT, 2021, p. 59) 

 

Ela aponta, igualmente, que o processo de tradução de outra palavra trouxe o mesmo 

prejuízo para o pensamento político e, como consequência, a emergência do social em 

detrimento do público. Originalmente a palavra logos significava, no grego clássico, tanto 

palavra quanto razão, portanto manifestava a capacidade do discurso e a capacidade de 

pensar. Ora, quando logos se tornou ratio, na tradução latina, a capacidade do discurso se 

esvaiu da palavra, enfatizando unicamente a capacidade de pensar. O problema disso, aponta 

Arendt, reside no fato de que a experiência grega original mantinha a característica discursiva 

da razão, o que enfatizava a interação do indivíduo com os outros, punha em destaque a 

pluralidade humana, algo que não acontece em ratio, posto a ênfase residir somente no pensar 

solitário e individualista, naquilo que a razão pode encontrar por si mesma, expresso, por 

exemplo, na questão dos universais. 

Compreendemos, assim, que o pensamento de Arendt se apresenta como fulcral para 

entender a sociedade moderna a partir do advento de um tipo de individualismo que se afasta 

da esfera pública e encontra um novo tipo de esfera, a social. Quando se provocou uma 

confusão entre as esferas pública e privada, não foi o simples desaparecimento de uma ou 

outra que ocorreu, mas, na verdade, gestou-se um tipo de esfera que possui uma certa 

publicidade, posto que há luz sobre ela e os indivíduos podem se mostrar, mas com 

características da esfera privada, despontando sua despreocupação com mundo e, 

curiosamente, fazendo emergir não uma singularidade própria a cada um de nós, senão uma 

adequação das formas de existir a modelos abrangentes e pouco distintos entre si. A 

publicidade do social, podemos assim interpretar, ambiciona não à singularização dos 

indivíduos, mas a sua massificação; é a perda da capacidade de agir, de engendrar novidades 

ao mundo e de preservá-lo. No lugar da ação, cabe agora, na esfera social o comportamento.  

Segundo Antunes, esse processo se deu da seguinte forma:  

Contrariamente ao modelo grego de oposição entre o oikos e a polis defendido por 
Arendt, a política passou a preocupar-se com a esfera privada, ou seja, o social 
privado adquiriu um estatuto de ação política. A economia, anteriormente ligada 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

26 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

ao lar transformou-se em economia política doméstica ao serviço do 
conformismo privado. A estatística, instrumento da nova economia tende, a 
reduzir o homem a um produto quantitativo remetendo a história para um 
conjunto de leis automática objetivas que não podem ser contrariadas pela 
pluralidade de opiniões subjetivas (ANTUNES, 2023, p. 7). 

 

Seguindo a tradição da filosofia clássica, sobretudo de Aristóteles, Arendt admite o 

contraste da esfera pública e da esfera privada, como o espaço do lar, das necessidades 

individuais e da vida familiar. Embora reconheça a importância da esfera privada, ela 

argumenta que é na esfera pública que de fato ocorre a ação política. Esta é o processo de 

intervenção ativa no mundo, de tomar iniciativas, de se posicionar e de exercer a liberdade. 

É através da ação política que os indivíduos podem se tornar cidadãos engajados e participar 

da construção do espaço público/político, caracterizado pela visibilidade e pela exposição 

pública das ações e palavras dos indivíduos, que têm a oportunidade de se envolver em 

atividades políticas, influenciar o curso dos acontecimentos e contribuir para a formação da 

opinião pública. A esfera privada, por sua vez, refere-se ao domínio das necessidades 

individuais, da vida familiar e das relações pessoais. É o espaço onde os indivíduos buscam 

sua própria subsistência, atendem às suas necessidades básicas e mantêm relações íntimas 

com familiares e amigos próximos.  

A grande descoberta de Arendt neste ponto foi perceber como a esfera privada 

adentrou no espaço público, mostrando como uma atividade que visava o interesse comum 

passou a defender interesses privados ou apenas de alguns membros da sociedade. Outro 

problema apontado por Arendt, e que está relacionado à emergência do social, diz respeito 

às sociedades de massas. Segundo Correia, “à excelência, à singularidade e à pluralidade dos 

agentes no espaço público político a esfera social contrapõe o conformismo, o anonimato e 

a uniformidade dos indivíduos na luta competitiva pela vida nas sociedades de massas, na 

unificação antipolítica dos muitos em um só” (CORREIA, 2022, p. 1). Nada mais desfigura 

a ação política do que a massificação da sociedade, pois esta retira do indivíduo o poder de 

falar, de discursar, de se mostrar quem é em meio à pluralidade dos demais. Couto explica 

dizendo que “as massas não se unem pela consciência de um interesse comum e falta-lhes 

aquela específica articulação de classes que se expressa em objetivos determinados, 

limitados e atingíveis” (COUTO, 2019, p. 1). Isso se reflete, por exemplo, nas pessoas que 

são indiferentes à política e não interagem em vista do bem comum, buscam só os próprios 

interesses e são incapazes ou mesmo não querem pensar e agir de tal modo que as decisões 

políticas tragam benefícios para todos. Essas pessoas tornam-se presas fáceis da 

manipulação ou são levadas a optar por regimes tirânicos/autoritários, uma vez que 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

27 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

entendem que tais regimes atuam em benefício delas e não se importam com quem é 

perseguido ou negligenciado pelo regime; chegam, inclusive, a não perceber quando elas 

mesmas são vítimas do regime autoritário.4 

Arendt não menospreza a esfera privada, ela enfatiza, no entanto, a importância de 

preservar a esfera pública como um espaço em que os indivíduos podem se engajar 

politicamente e exercer sua liberdade e responsabilidade. O problema reside quando a esfera 

pública é tomada por questões e problemas próprios da vida privada e, assim, abre espaço 

para o domínio da esfera social. De acordo com Santos, “a ascensão do social coincidiu 

historicamente com a transformação da preocupação individual com a propriedade privada 

em preocupação pública” (SANTOS, 2012, p. 230). Houve, portanto, não somente uma 

indistinção de conceitos, sobretudo entre social e político, mas, o que foi mais danoso para 

a história da humanidade, uma mudança na vivência de cada uma das esferas, em que privado, 

público (político) e social se mesclam e perdem seus significados próprios.  

Evidentemente não se deve pensar que existem fronteiras intransponíveis entre esses 

conceitos, posto serem atividades humanas e esferas de existência que estarão em constante 

correlação. A inserção de questões privadas na esfera pública, cabe também dizer, não 

significa que circunstâncias de ocorrência na esfera privada não possam vir a ser de interesse 

público-político – tal como situações de violência doméstica, por exemplo –, mas que a esfera 

pública não pode ser pensada sob o signo do privado, da propriedade, mas, sim, pela via 

daquilo que é comum aos cidadãos. 

O que Arendt quer chamar a atenção, pensamos, é ao fato de que o uso privado da 

esfera pública e a ascensão do social podem cada vez nos conduzir à perda de uma dimensão 

importante do nosso modo de estar presente no mundo: a ação política. É frente a isso que 

Santos afirma: “nessa perspectiva, a ideia vigente na sociedade de massas – de homem como 

animal social e não animal político – ameaça a extinção da humanidade, uma vez que a 

sociedade tem um caráter monolítico em que o conformismo só dá lugar a um único interesse 

e uma única opinião” (SANTOS, 2012, p. 231). 

Acrescentamos, ainda, que, na interpretação de Arendt, as esferas pública e privada 

foram incapazes de resistir ao crescimento constante da social, uma vez que a 

 

 
4 Antunes explica que isso se dá também: “Quando o interesse comum da política se transforma no interesse 
único privado do regime tirânico e da sociedade de massas surge a destruição da comunhão na esfera pública 
criando-se as condições para o aparecimento do totalitarismo. Especificamente, a sociedade massas destrói a 
esfera privada e a esfera pública: impede a pluralidade de opiniões num espaço público comum; exclui os 
homens da casa e da família enquanto refúgios perante o mundo” (ANTUNES, 2023, p. 10). 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

28 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

 

contradição entre o privado e o público, típica dos estágios iniciais da era 
moderna, foi um fenômeno temporário que trouxe a completa extinção da própria 
diferença entre as esferas privada e pública, a submersão de ambas na esfera do 
social. [...] a esfera pública porque se tornou função da esfera privada, e a esfera 
privada porque se tornou a única preocupação comum que sobreviveu. 
(ARENDT, 2020, p. 85) 
 

 

Aqui se explicita o pensamento arendtiano a respeito do colapso do público e privado 

em detrimento do social. Por causa deste, aquelas duas formas distintas da existência humana 

correm risco, pela confusão de papeis, de desaparecerem. De acordo com Aguiar, “o social 

retirou da esfera política a dimensão de publicidade e da esfera privada a ocupação com a 

esfera das necessidades. Com a ascensão do social, as atividades executadas privadamente 

passaram a ter importância pública e o que era típico do público passou a ser um luxo” 

(AGUIAR, 2004, p. 10). É como se as pessoas e a sociedade, ao priorizarem a economia, 

acabassem criando um estado geral de escravização, pensando este termo como o fim da 

liberdade político para formar um mundo comum em função de uma vida reduzida à 

realização de necessidades, sejam as biológicas, sejam as criadas pela técnica.  

A utopia de que a sociedade, ao se dedicar exclusivamente à geração da abundância, 

criaria um estado de liberdade não se cumpriu, porque a “laborização”5 também invadiu o 

lazer, o tempo livre das necessidades de trabalhar, por exemplo, na forma da industrialização 

do divertimento ao transformar tudo em entretenimento, produtos que são consumidos e 

que pouco agregam à nossa existência, mais ainda, diversos momentos da vida passam a ser 

visto em função do progresso, da geração da abundância, da mera utilidade. Consumir, uma 

atividade ligada diretamente ao trabalho e, por isso, seu outro lado, tornou-se, para muitos, 

a única alternativa às dores diária, o momento de descanso e regeneração que prepara outro 

dia laboral. Pode-se dizer, portanto, que Arendt verifica uma “laborização” geral das 

atividades sociais, ou seja, tudo passa a ser referido à atividade típica da privatividade, a 

manutenção da vida biológica, na medida em que todas as atividades são transformadas em 

variações do trabalho, característica própria de uma sociedade de trabalhadores, isto é, de 

consumidores. 

 

 

 

 
5 Quando se fala em laborização refere-se, no pensamento arendtiano, às atividades relativas ao trabalho, a qual 
se distingue das atividades relativas à fabricação, conforme descrito na nota 2, acima. 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

29 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

Conclusão 

 

À guisa de conclusão, uma questão que se coloca sobre o sentido da palavra social 

diz respeito ao significado contemporâneo e comum do termo social enquanto preocupação 

com as questões de injustiça e exploração do homem pelo homem. Como então conceber o 

social arendtiano para além de uma esfera da vida humana? Será que Hannah Arendt não se 

preocupava com os problemas dos pobres e explorados? É possível que, a partir de uma 

aproximação superficial, seja essa a impressão que se tenha: a concepção de social em 

Hannah Arendt é demasiada teórica para tocar os problemas concretos da atualidade. 

Ademais, em outras obras, como em Sobre a revolução, Arendt (2011) parece indicar que certos 

fracassos das revoluções se deram relativamente à tentativa de se colocar a resolução da 

questão social6 – isto é, a pobreza – à frente da expansão da liberdade política. O grande 

problema – e Arendt não parece saber resolvê-lo – gira em torno da dificuldade de se fundar 

a liberdade política, proporcionando uma vida cidadã ampla, junto a uma população 

miserável sem que as questões privadas não subvertam o espaço público.  

Entendemos, nesse sentido, que se deve compreender, segundo Aguiar, que “a luta 

de Arendt não é contra o empenho da sociedade para resolver a questão social, mas com a 

repercussão desse empenho na política. Isto é, Arendt não é contra a questão social, mas a 

favor da grandeza humana” (AGUIAR, 2004, p. 17). Não pretendemos propor uma solução 

para o problema da questão social, mas abrir o espaço para discussão a partir de nossa 

interpretação, seguindo a construção arendtiana, das características da esfera social. 

 O sacrifício da esfera política em nome de uma pretensa resolução dos 

chamados problemas sociais inseridos na questão social não levará à solução dos mesmos, 

porque as sociedades da abundância e do consumismo não são constituídas, grosso modo, 

por cidadãos, aqueles que estarão juntos em busca da superação dos problemas comuns, mas 

por consumidores, ou sejam pessoas cuja única preocupação é satisfazer suas necessidades 

individuais. Além disso, uma questão social absolutizada tende a desencadear um ciclo que 

se repete, porque a necessidade de suprir as condições básicas de sobrevivência faz parte do 

ser humano, enquanto um ser biológico.  

 
6 Sobre a questão social, Ribeiro (2022, p. 24) faz uma leitura crítica sobre a diferenciação entre as categorias 
social e político em Hannah Arendt, bem como nós explica, ainda, sobre a questão social: “A existência da 
pobreza é o que Arendt entende por questão social e é a partir desta ideia que ela argumenta sobre o fracasso 
da Revolução Francesa e o sucesso da Revolução Americana, em um primeiro momento. Esta noção está, em 
Sobre a Revolução, duramente marcada pela ideia de que a pobreza não pode ser solucionada por meios 
políticos, mas técnicos e que sua entrada no âmbito público traz sérios prejuízos para política”. 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

30 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

Como foi mostrado ao longo deste texto, Hannah Arendt compreende a esfera 

privada como o espaço da vida doméstica, das relações pessoais e da intimidade. Além disso, 

em sua visão, a esfera pública seria o espaço no qual os cidadãos se reúnem para discutir e 

deliberar sobre questões políticas e tomar decisões em conjunto. A esfera pública, vimos, é 

fundamental para a vida política e para a liberdade dos indivíduos, pois é nela que eles podem 

exercer sua capacidade de agir e se envolver ativamente na vida comum. No entanto, Arendt 

argumenta que a esfera social, com seu foco na produção e no consumo, invadiu a esfera 

pública, tal como Arendt também discute o problema da questão social, ao qual apenas 

aludimos acima. Ela sugere que as demandas da esfera social, como a busca incessante por 

riqueza e sucesso material, ou mesmo a resolução da miséria,7 minaram da mesma forma a 

esfera privada, levando ao enfraquecimento das relações familiares e interpessoais, quanto a 

pública, ao reduzirem-na tão somente ao ditado pela necessidade, não dando espaço para a 

liberdade e transformando a política em governo e administração.  

Na sociedade moderna, como pudemos ver, as pessoas são cada vez mais definidas 

por seu trabalho e suas atividades aceleradas. O que antes era preocupação com a 

manutenção do lar adentra o espaço público, como a economia e os meios da sobrevivência; 

o mundo da necessidade é levado ao mundo político. Ela observa que a esfera social, 

dominada pelas necessidades de produção e consumo, tende a reduzir os indivíduos a meros 

consumidores e não a cidadãos de fato. Consequentemente, a política é frequentemente 

relegada a um segundo plano, e a esfera pública perde sua vitalidade e importância. Ela 

acreditava que a expansão da esfera social e a diminuição da importância da esfera pública e 

da esfera privada eram sintomas de uma crise mais ampla na esfera política e na vida humana 

em geral, ou seja, o desaparecimento do público e do privado com a emergência do social 

Arendt, portanto, está preocupada com o declínio da vida política. O individualismo 

cada mais exacerbado leva as pessoas a duas atitudes igualmente nocivas à vida política. A 

primeira seria o desinteresse pessoal pela coisa pública, quando esta não toca a pessoa 

diretamente, não mexe com suas necessidades mais imediatas e não reproduz 

fundamentalmente suas crenças e gostos pessoais. A política deixa de ser uma atividade 

voltada de fato para o coletivo dos cidadãos. Disso deriva também a segunda atitude nociva: 

fazer da atividade política um benefício apenas pessoal. É realmente misturar o privado e o 

público de tal forma que o público/político esteja unicamente a serviço do bem estar privado 

 
7 Deixe-se claro que isso não significa, no pensamento de Arendt, algum tipo de defesa da manutenção do 
estado de miséria, mas, sim, de uma preocupação de como o espaço público está em constante risco, o que, por 
sua vez, não auxilia na resolução da própria miséria, mas a aprofunda 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

31 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

do agente político, enquanto o dito cidadão comum, aquele que não está diretamente 

tomando as decisões, torna-se um mero cliente/consumidor/seguidor de quem o representa 

politicamente. 

Por fim, gostaríamos de sugerir que a crítica de Arendt ao advento do social não é 

apenas uma crítica à modernidade, senão, sobretudo, aos modelos de compreensão da 

política que foram gestados nela, em destaque para os dois polos que há mais de um século 

dominam os debates público-políticos: o comunismo e o liberalismo. Por mais que seja 

possível compreender alguns elementos positivos provenientes de ambas as correntes – tal 

como a luta para que trabalhadores possam a vir a ser cidadãos efetivamente, no primeiro 

caso, ou a defesa das liberdades individuais, no segundo –, Arendt também percebe que tais 

conquistas podem também ser conduzidas a resultados catastróficos, não como causas 

necessárias, mas em sua desconexão com o cuidado com o mundo público e a perda da 

liberdade política.  

Quanto ao comunismo, Arendt desconfia da igualdade plena de todos os indivíduos; 

não por considerar que alguns devam ser superiores a outros, ou por defender quaisquer 

projetos de dominação, mas por entender que a igualdade se dá entre pares, entre indivíduos 

que convivem e compartilham um mundo político comum, não sendo mais que abstração 

vazia defender uma igualdade genérica que não consegue se tornar efetiva na realidade. 

Quanto ao liberalismo, Arendt critica sua defesa irrestrita da liberdade individual, não por 

considerar que não devemos ter essa liberdade, mas por compreender que esse modelo é 

insuficiente, pois é alheio às questões políticas, de tal modo que a liberdade liberal é uma 

liberdade das coisas políticas, um estar liberado de se preocupar com o mundo a fim de 

dedicar-se inteiramente a si mesmo e seus empreendimentos privados. No lugar de uma 

igualdade abstrata, Arendt propõe uma igualdade entre aqueles que dividem uma realidade 

comum; no lugar de uma liberdade individualista, é proposta uma liberdade política que só é 

possível junto àqueles que são iguais a mim e podem agir em concerto em defesa do mundo 

comum, protegendo e conservando o que nos dá segurança e criando e transformando aquilo 

que não espelha mais as demandas das novas gerações. 

 
 
Referências Bibliográficas 
 
AGUIAR, Odilio Alves.  A Questão Social em Hannah Arendt. In: Trans/Form/Ação, 
São Paulo, v. 27(2): 7-20, 2004. 
 



SILVA, E. P.; DIAS, L. B. As esferas privada, pública e social em Hannah Arendt… 
 

32 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 17-32 Especial 

 

ANTUNES, Marco António. O Público e o Privado em Hannah Arendt.  Universidade 
da Beira Interior.  Disponível em: <https://www.bocc.ubi.pt/pag/antunes-marco-publico-
privado.pdf> Acesso em: 22 jun. 2023. 
 
ARENDT, Hannah. A condição humana. 13ª ed. rev. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2020. 
 
ARENDT, Hannah. “Karl Marx e a tradição do pensamento político ocidental”. In: 
ARENDT, Hannah. Pensar sem corrimão: compreender 1953-1975. Rio de Janeiro: Bazar 
do Tempo, 2021. 
 
ARENDT, Hannah. Sobre a revolução. São Paulo: Companhia das letras, 2011. 
 
CORREIA, Adriano. Questão social (Pobreza). Disponível em:  
<https://estadodaarte.estadao.com.br/dicionario-arendt-70-questao-social/> Acesso em: 
21 jun. 2023. 
 
COUTO, Gabriel Donato. A sociedade de massa sob a ótica de Hannah Arendt. 
Disponível em: <https://www.jusbrasil.com.br/artigos/a-sociedade-de-massa-sob-a-otica-
de-hannah-arendt/395771014> Acesso em 21 jun. 2023. 
 
DIAS, Lucas Barreto. Características e declínio da Esfera Pública segundo Hannah Arendt. 
In: Polymatheia. Fortaleza, v. 6 n. 9, p. 127-138, 2013.  
 
RIBEIRO, Nádia Junqueira. A distinção entre o social e o político em Hannah Arendt 
à luz da Questão. Tese. 2022 (Doutorado em Filosofia). Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia. UNICAMP. Campinas-SP, 2020. 
 
SANTOS, Soraya Viera Santos. A relação entre o público e o privado: um estudo inicial no 
pensamento de Hannah Arendt. In: Inter-Ação. Goiânia, v. 37, n. 2, p. 223-235, jul/dez 
2012. 
 
 
 
 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 01 Dez 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 

 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://www.bocc.ubi.pt/pag/antunes-marco-publico-privado.pdf
https://www.bocc.ubi.pt/pag/antunes-marco-publico-privado.pdf
https://estadodaarte.estadao.com.br/dicionario-arendt-70-questao-social/
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/a-sociedade-de-massa-sob-a-otica-de-hannah-arendt/395771014
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/a-sociedade-de-massa-sob-a-otica-de-hannah-arendt/395771014
https://revistas.uece.br/index.php/revistapolymatheia/issue/view/370
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 1 p. 33-43 Especial 

 

 

 

 

RELIGIÃO E SENTIMENTO NOS “DISCURSOS SOBRE 
RELIGIÃO” DE F. D. SCHLEIERMACHER 

 
RELIGION AND SENTIMENT IN F.D. SCHLEIERMACHER'S DISCOURSES ON 

RELIGION 
 

Francisco José da Silva  

_____________________________________ 

Doutor em Filosofia pela UFC 

Professor Adjunto do Curso de Filosofia da UFCA  

franz.silva@ufca.edu.br 

 

A questão da Religião tem sido retomada na 
contemporaneidade através de várias perspectivas, 
tais como sua relação com a racionalidade secular, 
com as várias formas de fundamentalismo, com os 
movimentos carismáticos e pentecostais e em sua 
relação com a esfera pública. A modernidade, no 
entanto, permanece uma referência fundamental 
para nossa compreensão da Religião e sua relação 
com a racionalidade. O filósofo alemão Friedrich 
Daniel Schleiermacher (1768-1834) foi um dos 
maiores apologistas da Religião na modernidade, 
sua obra Discursos sobre a Religião aos eruditos que a 
desprezam (Reden über die Religion an die Gebildeten unter 
ihren Verächtern, 1799) situa-se numa posição de 
relevo ao resgatar uma compreensão do caráter 
universal da religiosidade e sua fundamentação no 
chamado saber imediato, na intuição racional e no 
sentimento. Para ele, a Religião define-se como 
Sentimento de dependência em relação ao Universo (Gefühl 
der schlechthinniger Abhängigkeit). Pretendemos 
apresentar nesse artigo as principais temáticas 
discutidas nessa obra, tais como a crítica de 
Schleiermacher ao pensamento iluminista inglês e 
francês em sua rejeição à Religião, a distinção entre 
Religião, Metafísica e Moral, a vinculação da 
religiosidade com a Mística e, principalmente, o 
conceito de sentimento (Gefühl) de dependência 
do Universo no pensamento de Schleiermacher. 
 

Palavras-Chave: Religião, Sentimento, Filosofia 
  

The issue of Religion has been taken up in 

contemporary times through various perspectives, 

such as its relationship with secular rationality, with 

the various forms of fundamentalism, with the 

charismatic and Pentecostal movements and in its 

relationship with the public sphere. Modernity, 

however, remains a fundamental reference for our 

understanding of Religion and its relationship with 

rationality. German philosopher Friedrich Daniel 

Schleiermacher (1768-1834) was one of the 

greatest apologists for Religion in modern times, 

his work “Discourses on Religion to Scholars who 

despise it” (Reden über die Religion an die Gebildeten 

unter ihren Verächtern, 1799) if in a prominent 

position when rescuing an understanding of the 

universal character of religiosity and its foundation 

in the so-called immediate knowledge, rational 

intuition and feeling. For him, Religion is defined 

as “Feeling of dependence in relation to the 

Universe” (Gefühl der schlechthinniger 

Abhängigkeit). We intend to present in this 

communication the main themes discussed in this 

work, such as Schleiermacher's criticism of English 

and French Enlightenment thinking in his rejection 

of Religion, the distinction between Religion, 

Metaphysics and Morals, the link between 

religiosity and Mysticism and, finally, the concept 

of feeling (Gefühl) of dependence on the Universe 

in Schleiermacher's thought. 

Keywords: Religion, Feeling, Philosophy 
   

 

about:blank


SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

34 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

1. Introdução 

 

Friedrich Daniel Schleiermacher (1768-1834) foi um dos espíritos mais brilhantes 

do Romantismo alemão1 e um dos maiores teólogos de sua época, sendo considerado o 

fundador da teologia protestante moderna, além de ter desenvolvido as bases de uma 

hermenêutica filosófica. Sua concepção de hermenêutica é hoje clássica, porém o filósofo se 

tornou mais conhecido por sua preocupação com a autonomia da Religião, merecendo 

destaque a obra que publicou sob pseudônimo, Discursos sobre Religião (Reden über die Religion, 

1799). Ele também escreveu em diversas áreas da Filosofia, destacando as várias versões de 

sua Dialética, a Ética, a Pedagogia, a Estética e Hermenêutica e Crítica.  

Schleiermacher foi um dos grandes estudiosos de Platão, o qual ele traduziu para o 

alemão em parceria com Schlegel (1772-1829), o qual depois abandonaria o projeto. Uma de 

suas principais contribuições é a tentativa incansável de interpretar os Diálogos do filósofo da 

Academia, no sentido de expor sua doutrina e o encadeamento de suas ideias de uma forma 

sistemática e rigorosa2. As fontes do pensamento de Schleiermacher são: a filosofia de Platão, 

o Neoplatonismo, a Mística e o Pietismo cristãos e os pensadores românticos alemães. 

Também podemos rastrear a influência os pensadores modernos como Espinosa (1632-

1677), Immanuel Kant (1724-1804), August Eberhad (1739-1809) e Friedrich Schelling 

(1775-1854).  

A Dialética schleiermacheriana é uma forma de articulação necessária para o 

entendimento dos fundamentos da Física e da Ética, uma forma arquitetônica e positiva do 

saber. A sua dialética tem tanto um aspecto dialógico de origem platônica quanto metafisico 

de fundação das ciências. Assim, como um pós-kantiano, ele busca superar tanto a filosofia 

do Eu absoluto de Fichte, quanto a filosofia da identidade de Schelling em relação às questões 

do Idealismo e do Realismo.  

Em um primeiro momento, o filósofo se confronta com a ideia do ‘Eu penso’ 

kantiano, em seguida discute com o pensamento sobre a Fé ou Crença (Glaube) e o saber 

imediato de Friedrich Jacobi (1743-1819), para, por fim, superar a teologia racional, a 

 
1 O Romantismo alemão surgiu no século XIX como forma de contraposição ao racionalismo iluminista, e sua 
crença no progresso e na supremacia absoluta da ciência e da razão, que relegava o sentimento a um plano 
inferior e abandonando a ânsia do infinito. Os românticos tinham no sentimento e no infinito ideais elevados, 
valorizando a paixão, a interioridade e as emoções como algo que a razão não pode desprezar, assim, a 
conciliação dos opostos era uma meta interna ao Romantismo. Entre seus expoentes podemos citar Herder, 
Schlegel, Schelling e Scheliermacher. 
2 A proposta de interpretação de Platão por Schleiermacher serviu de paradigma durante mais de 300 anos, 
sendo recentemente contraposto a nova interpretação de Platão da Escola de Tübingen-Milão. Ver artigo VAZ, 
H.C. Lima. Um novo Platão? In: Revista Síntese, 1990. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

35 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

metafísica abstrata e assumir sua filosofia fundada na ideia de uma “intuição e sentimento do 

universo em seu ser e sua forma ideal eterna, do eterno e do infinito no temporal” (Anschauen 

und Fühlen des Universums nach seinem ewigen idealen Gehalt und Wesen, des Unendlichen, des Ewigen 

im Zeitlichen), ou ainda como um “sentimento de dependência universal” (Ein Gefuhl der 

schlechthinniger Abhängigkeit)3. 

A filosofia de Schleiermacher como pensamento dialético busca a síntese de 

oposições (SCHLIEIERMACHER, 1999, p. 11), tais como Ideal e Real, Universal e Singular, 

Infinito e Finito. Os dois grandes desenvolvimentos e contribuições dadas pelo filósofo 

dizem respeito à Dialética e à Hermenêutica, ambas tratam da relação entre pensamento e 

linguagem. A Dialética, que para os gregos se relacionava ao processo dialógico de 

contraposição de argumentos em vista da verdade (dialegesthai)4, assume em Schleiermacher 

uma função de teoria do conhecimento ou fundamento do saber, uma teoria que permite 

pensar a conexão profunda entre a Física e a Ética5, como ele pretendeu estabelecer ainda 

em seus primeiros esboços.  

Além disso, a Dialética pensada pelo filósofo tem uma relação intrínseca com outra 

disciplina a qual ainda estava em via de sistematização, a Hermenêutica6, a qual até então 

servia apenas de técnica de interpretação de textos filológicos, sagrados ou jurídicos, 

tornando-se com nosso autor uma forma de saber que trata das condições universais da 

própria compreensão e interpretação. A influência da Hermenêutica de Schleiermacher se 

ampliará a ponto de ser inserida na pauta da discussão filosófica e epistemológica a partir de 

Wilhelm Dilthey (1833-1911), posteriormente assumindo uma perspectiva ontológica com 

Martin Heidegger (Ser e Tempo, 1927) e Hans Georg Gadamer (Verdade e Método, 1960).  

Nesse sentido, faz-se necessário retomar a discussão do giro filosófico operado pela 

concepção de Religião schleiermacheriana, bem como a articulação com os conceitos de 

 
3 SCHLEIERMACHER, F.D. Sobre a Religião. Tradução Daniel Costa, SP, Novo Século, 2000. Conferir também 
a edição alemã aos cuidados de Rudolf Otto: SCHLEIERMACHER, F.D. Über die Religion, Reden an die Gebildeten 
unter ihren Verächtern, Gottingen, UTB Vandenhoeck, 1991. A definição dada por Schleiermacher é: “Anschauen 
und Fühlen des Universums nach seinem ewigen idealen Gehalt und Wesen, des Unendlichen, des Ewigen im Zeitlichen” (p.53). 
4 Schleiermacher faz parte da longa tradição da dialética ocidental que tem suas origens nos gregos, Zenão, 
Heráclito, chegando ao seu auge com Platão e Plotino, passando pelos medievais, chegando até Kant, Hegel e 
Schelling. A Dialética tem sido concebida ora como uma arte da palavra (Zenão), uma técnica de debates (a 
Tópica aristotélica e a Dialética dos medievais), mas ainda como uma concepção da realidade, pensada como 
resolução de contrários (Heráclito, Hegel). 
5 Sobre o fundamento dialético sistema filosófico de Schleiermacher, conferir: SCHLEIERMACHER, F. 
Dialektik (1811), herausgegeben Von Andreas Arndt, Hamburg, Felix Meiner, 1986. 
6 A palavra hermenêutica deriva do grego hermeneuein, ato de interpretar. A Hermenêutica desde os antigos tem 
sido concebida como um método capaz de interpretar e compreender os textos filológicos, jurídicos e 
teológicos. Schleiermacher será responsável pelo desenvolvimento de uma hermenêutica de caráter universal, 
que estabeleça as condições de possibilidade de toda a compreensão. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

36 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

saber imediato, intuição e sentimento para perceber sua atualidade e as possibilidades que 

podem abrir apara a discussão contemporânea. 

 

2. Religião, Saber Imediato e Sentimento nas Reden über die Religion (1799) 

 

Ao contrário de Fichte (1762-1814) e Hegel (1770-1831), cujo ponto de partida 

absoluto é puramente abstrato e descartaria uma relação prévia com o saber das ciências 

particulares, Schleiermacher fundamenta a Dialética em uma compreensão da subjetividade, 

sua relação com a intuição e no conceito de sentimento de dependência universal.  

Nesse sentido, devemos rastrear os princípios fundantes desta abordagem nos 

conceitos de Intuição, Saber imediato e Sentimento a partir da filosofia de Friedrich Jacobi 

(1743-1819) e na obra sobre Religião do próprio Schleiermacher. Um dos elos que liga Jacobi 

a Schleiermacher é o pensamento de Espinosa (1632-1677). O autor da Hermeneuta reconhece 

a importância fundamental de Espinosa em sua reflexão sobre a religião, principalmente no 

que diz respeito a sua visão intuitiva de Deus: 

Sacrificai comigo respeitosamente um riso aos modos de Espinosa, o santo 
reprovado! Ele estava penetrado pelo superior espírito do mundo, o Infinito era 
seu começo e seu fim; o Universo, seu único e eterno amor; com santa inocência 
e profunda humildade se refletia no mundo eterno e via também como ele era seu 
espelho mais amável; estava pleno de religião e pleno de espírito santo e por isso 
também se encontra ali, só e inalcançado, mestre em sua arte, porém situado 
acima do grêmio dos profanos, sem discípulo e sem direito a cidadania 
(SCHLEIERMACHER, 2000, pp. 36-37).  

 

Quando falamos de saber imediato deve-se ter como um dos principais 

representantes o nome do filósofo alemão Friedrich Jacobi, um pós-kantiano discípulo de 

Rousseau que teve grande influência no movimento pietista. Jacobi está ligado a uma defesa 

da crença religiosa para além das demonstrações, uma releitura do pensamento de Espinosa 

sob a perspectiva da filosofia transcendental de Kant.  

Friedrich Heinrich Jacobi7 escreveu em 1785 uma série de cartas polêmicas a Moses 

Mendelssohn (1729-1786) e as Cartas sobre a doutrina de Espinosa (Briefe über die Lehre Spinozas), 

apontando para a simpatia de Lessing em relação ao espinosismo, dando origem a famosa 

“querela do panteísmo” (Pantheismusstreit), tal querela enfatizava a vinculação do panteísmo 

de Espinosa com o ateísmo. Jacobi tem a oportunidade de apresentar sua contestação realista 

 
7 Nascido em Dusseldorf em 1743, faleceu em Munique, 1819, esteve na corte da Baviera durante algum tempo, 
depois se formou em Paris e Genebra, conheceu e tratou com Diderot e Bonnet. Em Dusseldorf, trabalhou 
num cargo de finanças, foi presidente da Academia de Ciências na Baviera tendo residido até seus últimos dias 
em Munique. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

37 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

ao idealismo crítico nutrido pelo ceticismo de Hume (além das Cartas podemos citar ainda a 

obra David Hume, sobre a Fé, ou idealismo e realismo de 1779) 8, bem como desenvolver e expor 

seu próprio pensamento sobre o saber imediato, a fé e Deus.  

As concepções de Jacobi estão ligadas às de Kant segundo as quais não é possível 

conhecer a Deus através do entendimento finito, pois este se limita aos dados fornecidos 

pelos sentidos não podendo ultrapassá-los e chegar à coisa–em–si mesma. Essa concepção 

está ligada a crítica de Kant ao idealismo, apontando para uma tentativa realista, segundo a 

qual o conhecimento está fundado na Fé ou Crença (Glaube), uma espécie de ‘sentimento da 

razão’ que permite admitir a existência do mundo para além de nossa subjetividade e legitimar 

o saber científico.  

Segundo o pensamento kantiano, não é possível conhecer a Deus através do 

entendimento finito, pois este se limita aos dados sensíveis fornecidos pelos fenômenos sob 

categorias do entendimento, não podendo ultrapassá-los e chegar ao conhecimento da coisa–

em–si mesma e ao incondicionado. Já que não podemos demonstrar a existência de Deus 

pela razão natural resta-nos uma espécie de intuição pela qual ele se nos apresenta 

imediatamente, isto é, pela Fé. Esta intuição (Anschaung) é direta, sem mediações intelectuais, 

como algo simplesmente dado que não requer reflexão prévia.  

Tal saber carece de mediações e de diferenciação sendo análogo ao conhecimento 

místico de Deus, segundo Jacobi: 

Tomo o homem todo sem dividi-lo e constato que sua consciência é composta 
de duas representações originarias, a representação do condicionado e do 
incondicionado. Ambas estão inseparavelmente ligadas uma à outra, mas de tal 
maneira que a representação do condicionado pressupõe a representação do 
incondicionado e só pode ser dada nesta. Não precisamos, pois, procurar primeiro 
o incondicionado, mas temos de sua existência a mesma certeza, sem ainda maior 
do que temos de nossa própria existência condicionada (BECKEMKHAMP, 
2004, p. 58). 
 

O conceito central na filosofia da religião de Jacobi é a Fé, que se liga ao saber 

imediato (Unmittlebare Wissen) sendo a certeza não mediata da existência de Deus, certeza essa 

indemonstrável, como observa Nicolai Hartmann em A Filosofia do Idealismo Alemão: 

Jacobi converte este conceito de fé no fundamento de sua teoria. Não existe razão 
alguma para duvidar da realidade das coisas fora de nós. Há, pelo contrário, uma 
certeza imediata e instintiva dessa realidade que é natural a toda consciência que 
não tenha sido tocada pela reflexão céptica. Esta realidade das coisas não pode 
ser provada. Uma prova seria tarefa do conhecimento discursivo. Mas a certeza 
imediata também não precisa de prova já que só um ponto de vista artificioso da 
reflexão a pode pôr em dúvida. Por este motivo, tem de fracassar qualquer 
reflexão que parta da consciência. O conhecimento está encerrado na rede de 

 
8 LEITE, Thiago Magalhães. Crença, razão e entendimento segundo o realismo de F.H. Jacobi. In: Cadernos de 
Filosofia Alemã, v.19, n.1, SP, FFLCH-USP, 2014, pp.169-188. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

38 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

formas gnosiológicas que são de absoluta origem subjetiva, mas essas formas não 
alcançam o real. Ora, visto que na percepção temos consciência da realidade uma 
realidade que não emana do sujeito essa consciência da realidade não pode, por 
sua vez, ser de origem subjetiva. Aqui se distingue claramente o real da 
representação do real. Portanto, tem de haver qualquer coisa na percepção que 
não se esgota na simples representação. Mas isto é justamente o próprio real 
(HARTMANN, 1983, p. 40).  
 

Jacobi insiste assim na autonomia da realidade perante o sujeito que conhece, seu 

realismo se contrapõe ao “casulo” da subjetividade kantiana, a qual pressupõe as condições 

de possibilidade da experiência, mantendo em seu núcleo a impossibilidade de conhecer as 

coisas mesmas. Nesse sentido, faz-se necessário ultrapassar a barreira intransponível imposta 

por Kant ao conhecimento do real, de tal forma que devemos pressupor um mundo fora de 

nós com existência real ao qual se refere nossa intuição, essa apreensão da realidade de forma 

imediata permite romper o abismo criado por Kant entre a subjetividade e a realidade. 

Aqui podemos perceber a clara influência de Espinosa no interior do pensamento 

idealista alemão. Tal inserção do espinosismo será fundamental para compreender as 

transformações operadas pelos filósofos pós-kantianos (Schelling e Hegel), cuja forma de 

saber assemelha-se àquilo que Espinosa (na Ética) definia como conhecimento intuitivo: 

Além destes dois gêneros de conhecimento (opinião ou imaginação e razão), há 
ainda um terceiro como o mostrarei a seguir, a que chamaremos ciência intuitiva. 
Este gênero de conhecimento procede da ideia adequada da essência formal de 
certos atributos de Deus para o conhecimento adequado da essência das coisas 
(Apud BECKEMKAMP, 2004). 
 

Partindo dessa concepção de Fé e Saber imediato da filosofia de Jacobi, 

Schleiermacher, por sua vez, expande a ideia de Intuição e Sentimento na obra Sobre a Religião 

(Reden über die Religion an die Gebildeten unter ihren Verächtern, 1799), fundamentando sua crítica 

ao desprezo iluminista à Religião em geral, e ao Cristianismo em particular, o qual se baseia 

numa incompreensão do caráter autônomo daquela. Schleiermacher desenvolve sua reflexão 

para além de uma mera vinculação entre Religião, Moral e Metafísica9.  

A importância da obra teológica e filosófica de Schleiermacher é indiscutível, pois 

seu alcance ultrapassa sua época ao colocar a Religião sobre uma base que toca o individual 

e ao mesmo tempo o universal, definido por ele no chamado ‘sentimento de dependência 

universal’ (DILTHEY, 2014 p.229). Assim se expressa Dilthey em sua obra sobre a vida do 

filósofo:  

 
9 SCHLEIERMACHER, F.D. Sobre a Religião, Apologia. No que diz respeito a relação entre Moral e Religião 
devemos fazer referência a Kant, em especial sua obra A Religião nos limites da simples razão (Die Religion innerhalb 
der grenzen der reinen Vernunft, 1795). Já do ponto de vista da Metafísica a referência fundamental é Hegel e sua 
compreensão da Religião como especulação metafísica cujo conteúdo (o Absoluto) é idêntico ao da Filosofia 
(Ver a Introdução a história da Filosofia e Lições sobre Filosofia da Religião). 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

39 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

Los ‘Discursos sobre la Religion’ representan junto a su ‘Doctrina de la Fé’, la 
obra más influyente de Schleiermacher. Como hombre os hablo de los mistérios 
sagrados de la humanidad, de aquello que habia en mi cuando, en el entusiasmo 
juvenil, buscaba lo desconocido. El que yo hable es fuerza irresistible de mi 
naturaleza, un oficio divino, es lo que define mi posición en el universo y me 
convierte en el ser que yo soy. La religion no es ni metafisica ni moral ni una 
mescla de Ias dos, sino contemplación Y sentimiento deI universo. Mientras que 
Ia intuición religiosa. Aprehende en el suceso singular que nos determina desde 
fuera una acción del universo, tiene lugar un contacto del animo con lo infinito 
(...). La medula de la religion esta representada, segun la descripción que hace 
Schleiermacher de sus visiones y sentimientos singulares, por la consciência 
inmediata de la inmanencia de lo infinito en lo finito (Shaftesbury, Hemsterhuis, 
Spinoza, Goethe y Herder) (DILTHEY, 2014, p. 229). 
 

Em sua estrutura, a obra Sobre a Religião é dividida em cinco 'Discursos' (Reden), 

sendo o primeiro uma 'Apologia', onde o autor esclarece a razão que o levou a escrever uma 

obra sobre Religião (desacreditada em sua época pelo pensamento iluminista), partindo de 

uma crítica ao pensamento empirista inglês e ao iluminismo francês, apontando a Alemanha 

como um lugar onde a Religião alcançou um solo privilegiado de desenvolvimento 

vigoroso10.  

O procedimento dialético presente na obra Sobre a Religião, se apresenta logo no 

primeiro discurso (a Apologia), quando revela uma compreensão das oposições como parte 

da estrutura da realidade (Ontologia), bem como do próprio espírito humano (Psicologia). 

Vós sabeis que a divindade tem imposto à si mesma, mediante uma lei imutável, 
separar até o infinito sua grande obra, conjugar cada existência determinada tão 
só a partir de forças opostas, realizar cada um de seus pensamentos eternos 
através de configurações gêmeas, inimigas entre si e, todavia, inseparáveis e 
consistentes entre si. Todo este mundo material, respectivamente ao que a 
suprema meta de vossa investigação consiste penetrar, em seu interior, se lhes 
apresenta, aos mais instruídos e reflexivos de vós, só como um jogo de forças 
opostas que prossegue eternamente. (...) Toda a alma humana – tanto suas ações 
passageiras como as peculiaridades internas de sua existência nos conduzem a esta 
constatação – não é mais que o produto de impulsos opostos 
(SCHLEIERMACHER, 2000, p. 9-10). 
 

Os impulsos opostos que subjazem ao real, são forças antagônicas de atração e 

repulsão, as quais de forma dinâmica regem as transformações do Uno e do Todo. A 

realidade é assim vista como um todo único e dinâmico que se manifesta de forma variada 

através da relação entre essas forças opostas. O autor ainda aponta nesse primeiro discurso 

o que seria o germe da concepção de Sentimento na forma do que ele chama de um “vínculo 

geral da consciência” que abarca a relação entre as duas forças antagônicas imanentes ao real. 

(...) assim também cada alma participa nas duas funções originárias da natureza 
espiritual, e a perfeição do mundo intelectual consiste em que todas as possíveis 

 
10 A Alemanha foi o lugar onde se consolidou o Protestantismo, numa crítica ao Catolicismo por meio de 
Martinho Lutero, mas principalmente onde brotou um vigoroso movimento místico na Idade Média (entre os 
sécs. XI-XVI) desde Hildegard von Bingen, Mestre Eckhart, Henrique Suso, Johannes Tauler até Jacob 
Boehme. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

40 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

conexões destas duas forças entre os dois extremos opostos, dado que aqui uma 
delas, além da outra, são quase exclusivamente tudo e à antagonista só lhe deixa 
uma parte infinitamente pequena, não só estão realmente presentes na 
humanidade, mas que também um vínculo geral da consciência abarque a todas, 
de forma que cada indivíduo, até quando não possa ser outra coisa que o que ele 
deve ser, conheça todavia, a cada um dos outros tão claramente como a si mesmo, 
e compreenda perfeitamente todas as manifestações particulares da humanidade 
(SCHLEIERMACHER, 2000, p. 10). 
 

O segundo Discurso11 trata propriamente da “essência da Religião”, onde nosso 

autor enfatiza que a Religião não é nem Metafísica, nem Moral, nem alguma outra atividade 

e muito menos um composto das anteriores, ela é, ao contrário, Intuição e Sentimento do 

Universo, do Infinito e do Eterno no tempo (SCHLEIERMACHER, 1991, p.55)12. Como 

enfatiza o filósofo: “mas tampouco a moralidade pode ter algo a compartilhar com a religião. 

Quem faz uma distinção entre este mundo e o além-mundo ilude a si mesmo; ao menos 

todos os que têm religião creem somente num único mundo” (SCHLEIERMACHER, 2000, 

p. 100). 

Com relação ao conceito de Sentimento, devemos deixar claro que este nunca foi 

valorizado no discurso filosófico até a modernidade, como depois será a partir de 

Schleiermacher, sendo pensado sempre de forma marginal, principalmente quando 

relacionado à Religião. Havia o questionamento sobre como poderia o Sentimento, 

geralmente entendido como fazendo parte das faculdades inferiores ou ligado à sensação e 

às paixões, servir como fundamento à Religião, a qual por sua vez diz respeito à racionalidade 

e à espiritualidade? Como um conteúdo subjetivo poderia estar na base de algo objetivo e 

universal como a Religião, sem transformá-la em mero jogo de emoções?  

A Religião, nesse sentido, vincula Intuição e Sentimento, e nossos órgãos sensoriais 

servem de mediadores entre nós e o objeto, o qual ao nos revelar sua existência nos estimula 

de formas diversas e nos leva a uma mutação no interior da própria consciência. O objeto 

provoca assim uma afetação no sistema nervoso pondo em movimento a autoatividade de 

nosso espírito, assim, no momento em que intuímos o Universo através das coisas finitas, 

geramos múltiplos sentimentos.  

Na Religião, a relação entre Intuição e Sentimento é mais firme que àquela dada 

através dos sentidos externos, dando uma maior amplitude a este último, o Sentimento 

(SCHLEIERMACHER, 2000, p. 43) 

 
11 Os discursos seguintes da obra Sobre a Religião não nos dizem respeito, pois tratam de temas que não se 
relacionam diretamente com nossa perspectiva, seu conteúdo trata sobre a Igreja e o sacerdócio e sobre as 
religiões positivas (Discursos 3, 4 e 5). 
12 Em alemão: “Anschauen und Fühlen des Universums nach seinem ewigen idealen Gehalt und Wesen, des Unendlichen, des 
Ewigen im Zeitlichen”. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

41 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

Segundo o filósofo: 

Mas não penseis – este é precisamente um dos erros mais perigosos – que as 
intuições e sentimentos religiosos tenham de estar também tão dissociados 
originariamente na primeira ação da alma como por desgraça os devemos 
considerar aqui. A intuição sem o sentimento não é nada e não pode ter nem a 
origem, nem a força adequadas; o sentimento sem intuição tão pouco é alguma 
coisa: tanto um como o outro só são algo quando, e devido a que, originariamente 
estes são uma e a mesma coisa e se dão inseparados (SCHLEIERMACHER, 
2000, p. 45). 
 

O que Schleiermacher denomina Sentimento não é, como se pensa de forma mais 

imediata, apenas uma emoção ou entusiasmo ligada a Fé individual, é, ao invés disso, um 

“sentimento de dependência absoluta” (ein Gefuhl der schlechthinniger Abhängigkeit) em relação ao 

Universo (Universum). O Sentimento, para ele, é um assentimento imediato, uma forma de 

autorreflexão da razão que liga a certeza imediata da subjetividade à apreensão da realidade 

numa totalidade.  

Este conceito de Sentimento e dependência universal em relação ao Universo 

serviria como um fundamento filosoficamente sólido contraposto ao racionalismo francês e 

ao empirismo inglês, os quais são duramente criticados pelo filósofo, o primeiro por seu 

caráter negativo e exageradamente crítico: “Por outras razões me afasto dos franceses, cuja 

visão um adorador de religião mal pode suportar, uma vez que em cada ação e quase em cada 

palavra sua eles pisoteiam suas leis mais sagradas” (SCHLEIERMACHER, 2000, p.93). Já 

em relação ao empirismo inglês, vinculado a um pragmatismo e utilitarismo vazios, diz ele: 

“Aqueles insulares orgulhosos (ingleses) que muitos entre vocês adoram tão indevidamente, 

não conhecem outra senha senão ganhar e usufruir” (SCHLEIERMACHER, 2000, p.93).  

Como constatamos, ambos são alvos da crítica de Schleiermacher, uma vez que os 

conceitos de revelação e santidade têm uma característica de interioridade e uma correlação 

com a devoção, a piedade e a experiência religiosa que faziam parte do pietismo morávio ao 

qual ele pertencia. Desta forma, o Saber Imediato e o Sentimento seriam conceitos não 

meramente subjetivos, mas relacionados a uma totalidade e unidade de todas as coisas, 

concebidos como a realidade do Universo infinito.   

 

Considerações finais 

 

Apresentamos nesse artigo as principais temáticas discutidas na obra Sobre a Religião 

de Schleiermacher, tais como a crítica ao pensamento iluminista inglês e francês, bem como 

a distinção entre Religião, Metafísica e Moral, e, por fim, o conceito de sentimento de 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

42 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

dependência do Universo, como sendo a marca fundamental do pensamento 

schleiermacheriano. 

É inegável a importância de Schleiermacher para os estudos da Religião em geral e 

para a Filosofia em particular. O autor de Glaubenslehre autonomiza o âmbito e alcance da 

Religião, distinguindo-a da Moral e da Metafísica. A Religião se distingue da Moral como 

uma resposta a Kant, que reduzia a Religião à Moralidade puramente racional e formal 

fundada no imperativo categórico, também se distingue da Metafísica, em resposta a Hegel, 

que concebia a Religião em sua relação com a Filosofia, pensadas como tendo um mesmo 

conteúdo (o Absoluto), embora diferentes na forma de sua apreensão, através da 

representação na Religião e do pensamento na Filosofia.  

 

 

Referências Bibliográficas 
 
 
AMARAL, M. N. de C. P. Período clássico da Hermenêutica filosófica na Alemanha. 
São Paulo: EdUSP, 1994. 
 
BECKEMKAMP, J. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: Edipucrs, 2004. 
 
DREHER, L. H. O método teológico de Friedrich Schleiermacher. São Leopoldo: 
Sinodal, 1995. 
 
DILTHEY, W. Schleiermacher in: Hegel y el idealismo (Obras V). Tradução Eugenio 
Imaz. México: Fondo de Cultura Económica, 2014. 
 
GONZALEZ, J. L. A era dos novos horizontes (vol.9). São Paulo: Vida Nova, 2000. 
 
GRONDIN, J. Hermenêutica. Tradução Marcio Marcionilo. São Paulo: Parábola, 2012. 
 
HARTMANN, N. A Filosofia do Idealismo alemão. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1983. 
 
HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do Espírito. Tradução Paulo Meneses com a 
colaboração de Karl-Heinz Efken e José Machado, S.J. Petrópolis/Bragança Paulista: 
Vozes/USF, 2002. 
 
HORDERN, W. Teologia protestante ao alcance de todos. Tradução Roque Monteiro 
de Andrade. Rio de Janeiro: JUERP, 1979. 
 
KANT, I. Religião nos limites da simples razão. Tradução Artur Mourão. Lisboa: Ed.70, 
1992. 
 
LEITE, Thiago Magalhães. Crença, razão e entendimento segundo o realismo de F.H. Jacobi. 
In: Cadernos de Filosofia Alemã, v.19, n.1, São Paulo, FFLCH-USP, 2014. 



SILVA, F. J. Religião e sentimento nos “Discursos sobre religião”… 
 

43 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 33-43 Especial 

 

 
MAAS, Wilma Patricia. Hermenêutica e anti-hermenêutica. Friedrich Schlegel e 
Schleiermacher. In: Pandaemonium germanicum, número 15, FFLCH-USP, 2010. 
 
SCHLEIERMACHER, F. D. Sobre a Religião. Tradução Daniel Costa. São Paulo: Novo 
Século, 2000. 
 
SCHLEIERMACHER, F. D. Reden über die Religion, an die Gebildeter unter ihrer 
Verächtern. Göttingen: UTB Vandenhoeck, 1991. 
 
SCHLEIERMACHER, F. D. Hermenêutica, Arte e técnica da interpretação. Celso 
Remi Braida, Petrópolis: Vozes, 1999. 
 

SCHLEIERMACHER, F. D. Introdução aos diálogos de Platão. Tradução Georg Otte 
Belo Horizonte: Ed.UFMG, 2002. 
 
SCHLEIERMACHER, F. D. Dialektik (1811). Herausgegeben von Andreas Arndt, 
Hamburg: Felix Meiner, 1986. 
 
VAZ, H. C. Lima. Um novo Platão? In: Síntese – Revista de Filosofia, número 50, v.17, 
Belo Horizonte, FAJE, 1990. 
 
 
 
 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 26 Out 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 
 

 
 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

 

 
ONTOLOGIA E CULTURA: O HIP-HOP COMO PROCESSO DE 
FORMAÇÃO À LUZ DO CONCEITO DE BILDUNG EM HEGEL 

 
ONTOLOGY AND CULTURE: HIP-HOP AS A PROCESS OF FORMATION IN 

THE LIGHT OF HEGEL’S CONCEPT OF BILDUNG 
 

Isla Rebeca de Lima Monteiro  

_____________________________________ 

Graduanda em Filosofia na UFPB  

Bolsista de Iniciação Científica (PIBIC/CNPq-UFPB) 

islapsic@gmail.com 

 

Wécio Pinheiro Araújo  

_____________________________________ 

Doutor em Filosofia pelo Programa de Doutorado Integrado UFPE/UFPB/UFRN  

Professor do Departamento de Serviço Social da UFPB 

wecio.araujo@academico.ufpb.br 

 
Este artigo tem como objetivo analisar, a 
partir do conceito hegeliano de Bildung, a 
questão do hip-hop como processo de 
formação de um determinado sujeito político 
na sociedade contemporânea. O ponto de 
partida está na compreensão crítica do hip-
hop como uma cultura que ganha sentido a 
partir de um ethos de raça e classe, que reflete 
o processo de formação de um determinado 
sujeito e como ele se reconhece e é 
reconhecido na experiência da vida em 
sociedade. De maneira mais específica, essa 
linguagem se expressa por meio de quatro 
elementos fundamentais: o RAP, o DJ, o 
Break e o Grafite. Conforme é possível 
constatar nesta exposição, os primeiros 
resultados da pesquisa permitem iniciar a 
formulação de uma chave de leitura para 
pensar o hip-hop não somente como um 
gênero musical, mas sobretudo como uma 
forma de indivíduos negros e marginalizados 
vivenciarem subjetivamente o conteúdo das 
relações sociais que constituem a experiência 
política da vida em sociedade, a partir da 
formação de um sujeito determinado 
sumariamente por uma identidade de raça e de 
classe social. 
 
Palavras-Chave: Hegel, Bildung, Hip-hop. 

 
 
This article aims to analyze, based on the 
Hegelian concept of Bildung, the question of 
hip-hop as a process of formation of a 
particular political subject in contemporary 
society. The starting point is a critical 
understanding of hip-hop as a culture that 
gains meaning from an ethos of race and class, 
which reflects the process of formation of a 
particular subject and how it recognizes itself 
and is recognized in the experience of life in 
society. More specifically, this language is 
expressed through four fundamental 
elements: RAP, DJ, Break, and Graffiti. As 
can be seen in this exhibition, the initial results 
of the research allow us to begin to formulate 
a reading key for thinking about hip-hop not 
only as a musical genre but above all as a way 
for black and marginalized individuals to 
subjectively experience the content of the 
social relations that make up the political 
experience of life in society, based on the 
formation of a subject determined summarily 
by an identity of race and social class. 
 
Keywords: Hegel, Bildung, Hip-hop. 
 

 

 

 

mailto:islapsic@gmail.com


MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

45 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

1. Introdução 

 

O objetivo desta exposição é compartilhar os resultados parciais de um dos planos 

de trabalho vinculados ao projeto Ontologia e política em Hegel: a relação entre o trabalho e a linguagem 

na formação da consciência e da vida ética (PIBIC/UFPB/CNPq)1. De maneira mais específica, o 

plano de trabalho da pesquisa em questão – que dá nome a este artigo – visa analisar 

filosoficamente o fenômeno cultural do hip-hop como processo de formação de um sujeito 

político na experiência da vida em sociedade sob uma perspectiva ontológica socialmente 

determinada e historicamente condicionada, situada a partir do conceito hegeliano de Bildung 

– que em alemão pode ser traduzido como “formação cultural”. Para isto, partimos da 

hipótese de que o hip-hop pode ser compreendido como uma linguagem que ganha sentido 

na vida cultural de uma determinada comunidade, produzida a partir de um ethos de raça e 

classe, que reflete o processo de formação de um sujeito político que se reconhece e é 

reconhecido na experiência da vida em sociedade por meio de quatro elementos 

fundamentais, que são utilizados para expressar as ideias que definem esta linguagem: o RAP, 

o DJ, o Break e o Grafite2. 

É importante pensar o hip-hop não somente como um gênero musical ou um 

produto artístico, mas também, e sobretudo, como uma forma de determinados indivíduos 

vivenciarem o conteúdo das relações sociais enquanto sujeitos políticos na experiência da 

vida em sociedade. Este processo se expressa na forma de ideias que se traduzem em uma 

linguagem com um sentido próprio, que reflete uma identidade de raça e de classe social, por 

meio da qual ocorre o reconhecimento mútuo desses indivíduos, de modo a produzir um 

sujeito coletivo. Essas ideias, ao mesmo tempo que são produzidas por estes indivíduos – 

em sua maioria negros e marginalizados –, também os produzem e os formam como um 

sujeito político, que se reconhece e se afirma na experiência social por meio da identidade de 

raça e de classe social. Em termos hegelianos, como Bildung, o indivíduo que faz o hip-hop é 

também (re)feito por ele, ou seja, o sujeito que trabalha é também trabalhado – e este é o 

ponto que focamos nesta exposição. 

 

 

 
1 Programa de Bolsas de Iniciação Científica da Universidade Federal da Paraíba (PIBIC/UFPB/CNPq). 
2 Palavra que tem sua origem no italiano graffiti, plural de graffito, que diz respeito às inscrições feitas em paredes 
de espaços públicos e privados durante o Império Romano. No tempo presente, o termo é utilizado para se 
referir à arte de rua (Street Art), que envolve desde as pichações até produções mais elaboradas espalhadas pela 
cidade. 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

46 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

2. Cultura como formação: fundamentos para uma crítica social de base ontológica 

 

Assumimos a ontologia como uma exposição ordenada dos caracteres fundamentais 

do ser que a experiência (Erfahrung) revela de modo repetido e constante (devir) no processo 

de formação (Bildung) dos indivíduos enquanto sujeitos na vida em sociedade. Esta 

perspectiva está ancorada no conceito de trabalho (Arbeit) enquanto caractere fundamental 

do ser humano socialmente determinado e historicamente condicionado como sujeito que 

produz seu próprio mundo ao mesmo tempo que, neste processo, é produzido por ele. 

Assim, este sujeito define-se também culturalmente e politicamente como autoprodução de 

maneira repetida e constante, de modo que historicamente se constitui coletivamente como 

sociedade nas suas diversas formas históricas de sociabilidade. 

A partir de Hegel, assumido como uma ontologia do sujeito, seja na sua forma social 

como atividade consciente objetiva, seja na sua forma lógica como agir intencional do 

conceito, o trabalho produz realidade carregada de conhecimento, de saber e de cultura, 

processo que dota esta própria realidade de racionalidade, característica que a define 

essencialmente como realidade humana. Neste contexto, assumimos o conceito hegeliano de 

Bildung entendido não apenas como “cultura” de modo estático e finalizado, mas também 

como “formação”, a partir da concepção hegeliana encontrada na Fenomenologia do Espírito de 

que “o trabalho forma” – em alemão: „Die Arbeit bildet.“ (HEGEL, 2008, p. 150). 

O conceito hegeliano de Bildung permite-nos compreender que a ação humana, 

enquanto atividade consciente objetiva fundada no e pelo processo de trabalho, não se refere 

apenas à produção de objetos materiais, mas sobretudo produz cultura na forma de relações 

que formam e educam socialmente o indivíduo, estabelecendo assim uma verdadeira 

ontologia social enquanto uma ontologia do sujeito que tem seu pressuposto central no fato 

social de que o trabalho forma (bildet). 

O trabalho [...] é desejo refreado, um desvanecer contido, ou seja, o trabalho 
forma (bildet). A relação negativa para com o objeto torna-se a forma do mesmo 
e algo permanente, porque justamente o objeto tem independência para o 
trabalhador. Esse meio-termo negativo (negative Mitte) ou agir formativo 
(formirende Thun) é, ao mesmo tempo, a singularidade, ou o puro ser-para-si da 
consciência, que agora no trabalho se transfere para fora de si no elemento do 
permanecer; a consciência trabalhadora, portanto, chega assim à intuição do ser 
independente, como [intuição] de si mesma. [...] Assim, precisamente no trabalho, 
onde parecia ser apenas um sentido alheio, a consciência, mediante esse 
reencontrar-se de si por si mesma, vem-a-ser sentido próprio (HEGEL, 2008, p. 
150-151, grifos nossos). 

 

Este processo de formação (Bildung) disparado ontologicamente no e pelo trabalho 

implica sempre em acúmulo de saber de modo simultaneamente quantitativo e qualitativo, e 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

47 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

este último aspecto é aquele capaz de produzir transformações no próprio ser humano 

enquanto sujeito socialmente determinado e historicamente condicionado. Isto inclui não 

somente coisas materiais, mas sobretudo relações sociais dotadas de “espírito” (Geist), 

enquanto razão imanente na forma de saber não apenas teórico (também religioso, científico, 

político, artístico etc.), mas sobretudo como práxis, na forma de ideias que se expressam 

produzindo linguagens e práticas discursivas, isto é, cultura, a exemplo do hip-hop.  

Na língua alemã, apesar de existir o termo Kultur para se referir à totalidade das 

realizações mentais, artísticas e criativas de uma comunidade como expressão do 

desenvolvimento humano, a palavra utilizada para dizer “cultura”, no sentido de formação 

social em movimento (Bewegung) que educa e modela o indivíduo, é Bildung, pois esta carrega 

o sentido mais profundo de “formação cultural” como “cultivo de si”, isto é, da cultura como 

algo em movimento. Segundo Inwood (1997, p. 85), para dizer “educar” e “educação”, o 

alemão também utiliza, respectivamente, bilden e Bildung, que enfatizam o resultado da 

educação como cultura que forma socialmente o indivíduo e, portanto, enquanto sujeito 

histórico, a humanidade passou e ainda está passando por um longo processo de formação, 

leia-se, educação que se manifesta nas diferentes culturas (Bildungen). De acordo com Nicolau 

(2019, p. 30), Bildung é um substantivo 

[...] oriundo do verbo bilden, ação que durante a média história alemã, trazia em si 
o duplo sentido das variáveis próprias do alemão antigo: biliden, que significava 
dar forma (Gestalt) e essência (Wesen) a algo, e bilidon, que significava imitar uma 
forma [...]. A esse sentido de criação e fabricação de algo será acrescido os de 
einbilden, cunhar a alma, e ausbilden, colocar em uma imagem, ambos oriundos da 
mística medieval, o que daria a Bildung tanto um sentido de formação da imagem 
exterior quanto da imagem interior, ou mesmo da inter-relação das mesmas. 

 

Bildung constitui-se como um conceito complexo e abrangente, de maneira que uma 

possível tradução capacitada para abarcar todo seu sentido foi pensada por inúmeros autores 

durante os séculos, ganhando notoriedade dentro do pensamento iluminista no século 

XVIII. Neste conceito, é encontrada uma essência sociopolítica e, segundo o pensamento 

iluminista, era vista tanto como processo de desenvolvimento humano como um todo, assim 

como de maneira mais específica como de muita importância para o processo educacional, 

pois “[...] a educação possibilita e capacita o sujeito a conseguir determinar sua vida de forma 

autônoma, superando as condições de fragmentação nas quais está inserido” (NICOLAU, 

2019). 

Nicolau destaca ainda que Bildung é também pensado por pedagogos como J. H. 

Campe (1746-1818), que investigou como uma reforma pedagógica poderia culminar no 

aperfeiçoamento (Ausbildung) e formação cultural (Bildung) dos cidadãos (2019, p. 29). A partir 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

48 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

desse sentido de Bildung como formação cultural, surge, segundo Nicolau (2019), a tentativa 

mais satisfatória de tradução para o termo alemão Bildung. 

Traduzir a Bildung como uma formação cultural é uma proposta que garante sua 
complexidade, pois é revestida por um significado duplo, a saber: o ideal 
pedagógico formativo assentado em solo institucional, cultural, e o ideal de um 
autocultivo, não necessariamente atrelado a uma instituição formativa. [...] Não é 
apenas o resultado final de um processo pedagógico (apreensão do conhecimento 
acumulado culturalmente), mas o próprio processo de formação do homem em 
sua totalidade, do processo de tornar-se o que se é, daí sua identidade com o ideal 
hegeliano, exposto no Prefácio à Fenomenologia, de que “a verdade não se 
encontra no resultado, mas em seu devir” (NICOLAU, 2019, p. 32-33). 

 

 Leia-se “devir” como processo, ou ainda, aquilo que está sempre em movimento 

(Bewegung). Portanto, o termo Bildung tem um caráter processual, ou seja, tem na sua dimensão 

intraduzível a constituição do indivíduo que se autoproduz enquanto produz sua realidade. 

É justamente por isso que nos atentamos em nossa pesquisa para a utilização desse termo 

como Cultura, tomando Bildung em toda sua complexidade como também resgatando o seu 

significado encontrado na filosofia hegeliana, que pensa essa palavra como “um processo de 

devir humano [...] mediante o qual o indivíduo natural torna-se um ser culto, formado, 

educado e civilizado” (2019, p. 33). Nicolau (2019, p. 35) chama atenção para o fato de Hegel 

ter sido o pioneiro de uma aproximação entre a formação dos indivíduos e o contexto social 

no qual estavam inseridos, convertendo o projeto iluminista de elevar o indivíduo a uma 

maioridade da razão a uma autoconscientização socialmente determinada e culturalmente 

condicionada. Neste sentido, o conceito de Bildung assume a conotação de um processo de 

socialização e politização, perspectiva que continua sendo atual ao se pensar na formação 

social humana. Para Hegel, esta formação deve conduzir o indivíduo ao reconhecimento de 

si enquanto cidadão portador de uma vontade consciente e livre, ou seja, enquanto sujeito 

político na experiência da vida em sociedade como uma vida ética. 

Sob essa chave de leitura, cabe ratificar que nosso ponto de partida ontológico é 

social e está situado precisamente no fato de que o trabalho não se reduz a um processo de 

produção de mercadorias, mas consiste também em um processo de produção de 

sociabilidade e, consequentemente, de uma cultura viva que forma e educa o sujeito em suas 

formas subjetivas de vivenciar o conteúdo da experiência social por meio da ideia. Conforme 

esclarece Araújo (2021, p. 465): 

 
Aprendemos com Hegel que a capacidade de vivenciar a realidade por meio da 
ideia é aquilo que distingue os seres humanos dos animais. Neste sentido, o ser 
humano coloca-se no mundo como um sujeito produtor de ideias que se 
materializam na forma de objetos e práticas sociais que se realizam sendo ditos – 
o que revela também a importância da linguagem. Todo este processo tem seu 
fundamento ontológico objetivo no trabalho, e por este motivo defendeu Hegel 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

49 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

que “o trabalho forma” (Die Arbeit bildet) no sentido da formação (Bildung) 
enquanto processo de produção de cultura que educa e modela o sujeito em seus 
processos de subjetivação; pois, para ele, o trabalho não produz apenas valores 
de uso em sentido material, mas produz sobretudo cultura, e, neste sentido, a 
consciência mostra-se como uma fábrica de ideologias. 

 

A realidade hegeliana do Espírito (Geist), da ideia e do saber, não tem existência per se 

acima dos indivíduos, muito pelo contrário, para ganhar existência, esta realidade depende 

dos indivíduos concretos enquanto sujeitos na história; ou seja, o Espírito é sempre espírito 

de um povo, de uma época, de uma comunidade, e isto envolve e se manifesta pela vida 

cultural dessa comunidade ou desse povo enquanto sociedade. O Espírito não é uma 

entidade que paira em volitação sobre a realidade humana, mas se trata de um produto social 

que somente se realiza no movimento da Bildung, estabelecido entre, de um lado, o conteúdo 

das relações sociais e, de outro, a forma como estas relações são vivenciadas pelos indivíduos 

enquanto sujeitos na experiência da vida em sociedade, que ao nível da sua filosofia política, 

Hegel sistematizou nos três momentos que compõem a vida social concreta: família, 

sociedade civil e Estado3 – momentos nos quais podemos situar identidades como raça e 

classe social, nascedouros do hip-hop. 

 Segundo Eagleton (2011), os significados originais da palavra cultura estão ligados à 

“lavoura” ou ao “cultivo” daquilo que cresce naturalmente. Com isto, ele destaca que a 

cultura, em uma primeira análise etimológica, possui um significado completamente material, 

que mais tarde foi metaforicamente transferido para questões do espírito (Eagleton, 2011, p. 

10). Neste contexto, a raiz da palavra cultura é colere, que significa “cultivar”, “habitar”, 

“adorar” e “proteger”. Colere, palavra vinda do latim cultus, culmina no termo religioso 

“culto”. “Habitar” evolui do latim colonos, que contemporaneamente remete ao termo 

colonialismo. Ou seja, na apreensão de seu significado, vemos que cultura possui dois lados: 

um que denota um peso religioso, pois as culturas existem por meio de um cultivo de suas 

próprias verdades; e, por outro lado, designa “ocupação e invasão”, pois é como o termo 

colonialismo é conhecido (EAGLETON, 2011, p. 11). 

 Eagleton identifica ainda que a palavra cultura carrega no mínimo duas propostas 

dialeticamente intermutáveis: a primeira apropriada do significado original da cultura como 

cultivo que, portanto, remete a uma atividade de cultivar, cuidar para garantir o 

desenvolvimento natural de algo e, neste sentido, refere-se a uma dialética entre o artificial e 

o natural – “entre o que fazemos ao mundo e o que o mundo nos faz” (EAGLETON, 2011, 

 
3 Momentos para o qual o Espírito irá corresponder também à vida ética de um povo, que Hegel chamou de 
sistema de eticidade (Sittlichkeit); Cf. Araújo, 2020. 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

50 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

p. 11). Já a segunda virada dialética está no fato de que a cultura transforma a natureza pelos 

meios culturais que são, também, derivados da natureza, ou seja, “A natureza produz cultura 

que transforma a natureza” (EAGLETON, 2011, p. 12). 

 Observando essas duas formas de natureza, uma sendo, logicamente, a natural, 

enquanto a outra — entendida como cultura — é o resultado da transformação desta 

primeira, destaca Eagleton (2011) que a própria cultura sugere tanto uma regulação quanto 

um crescimento espontâneo, pois não funciona sem ter um caráter regulador e moderador, 

assim como não se prende totalmente a regras, mas sim exibe uma ideia de liberdade em 

ambas. Dessa forma, a ideia de cultura primeiramente exposta pelo autor, “[...] significa uma 

dupla recusa: do determinismo orgânico, por um lado, e da autonomia de espírito, por outro” 

(EAGLETON, 2011, p. 14). 

 Nessa perspectiva, é garantido o importante papel da relação entre natureza e cultura, 

enquanto garantia da formação do indivíduo a partir do seu meio social – conforme já 

destacamos a partir da ontologia hegeliana. Todavia, ainda segundo Eagleton, há outra 

maneira de cultivo que, ao invés de feito por nós a nós mesmos, é o cultivo feito para nós, 

pelo Estado. É por meio deste que o antagonismo presente na sociedade civil pode ser 

unificado de maneira que as divisões encontradas podem se tornar “harmoniosamente 

reconciliadas” (2011, p. 16). Porém, esse Estado não pode ser algo que não esteve presente 

como atividade nessa sociedade civil “[...] aplacando seus rancores e refinando suas 

sensibilidades, e esse processo é o que conhecemos como cultura” (2011, p. 16).  

 Portanto, é se pondo no processo de cultura que o Estado cumpre seu papel como 

unificador das diversidades encontradas nesses indivíduos em suas formas de sociabilidade. 

Nesta direção, segundo Eagleton (2019, p. 18): “A cultura é uma espécie de pedagogia ética 

que torna os sujeitos aptos para a cidadania política através da libertação do eu ideal ou o 

coletivo sepultado em cada um de nós, um eu que encontra sua suprema representação 

suprema no domínio universal do Estado”.  

Porém, o autor não acredita na sobreposição da cultura frente à política, pois, para 

Eagleton, “são os interesses políticos que, geralmente, governam os culturais, e ao fazer isso 

definem uma versão particular de humanidade” (2019, p. 18). Neste sentido, a cultura 

apresenta um papel essencialmente político de incorporar a unidade da diversidade na 

experiência da vida em sociedade. 

 Assim, podemos formular uma ligação entre, de um lado, o que é elucidado por 

Eagleton (2011) e, de outro, o destaque do trabalho como formador da consciência dado por 

Araújo (2020), visto que o trabalho funda historicamente o processo de formação do sujeito 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

51 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

como produtor de cultura. Neste aspecto, essa chave de leitura permite-nos compreender o 

ser como um sujeito formado (e deformado) a partir de como os indivíduos vivenciam o 

conteúdo das relações sociais que constituem a experiência da vida em sociedade na e pela 

cultura enquanto um processo de formação (Bildung) socialmente determinado e 

historicamente condicionado. Sobre isso, diz Araújo (2020, p. 168): 

 
[...] o conceito de trabalho, tal como apresentado por Hegel, desde os escritos da 
juventude – a Filosofia Real e O Sistema da Vida Ética – até a Fenomenologia do 
Espírito e a Filosofia do Direito, carrega uma mediação não somente econômica, 
mas sobretudo filosófica (ontológica), ético-política (moral) e cultural. Isso fica 
evidente à medida que se compreende como, para Hegel, o trabalho forma (bildet) 
a consciência (Bewusstsein), não apenas quanto ao conteúdo (Inhalt) daquilo que o 
mesmo produz, mas também na forma (Form) como a consciência vivencia 
subjetivamente este conteúdo objetivo na sua realidade, individualmente e em 
sociedade, enquanto produto da sua própria atividade. Isto põe o processo de 
trabalho como fundamento ontológico de toda experiência humana e de todo o 
ethos. 

  

 Sob a perspectiva de uma ontologia do sujeito consignada à filosofia hegeliana, 

vejamos como fica a questão do movimento hip-hop analisado como formação cultural de 

um sujeito político.  

 

3. A origem social do hip-hop como ethos de formação de um sujeito de raça e 

classe 

 

O hip-hop surge como uma manifestação cultural decorrente da indignação de jovens 

norte-americanos negros e desfavorecidos economicamente que, a partir desse ethos de raça 

e classe, une música, artes plásticas, dança, grafite etc., para expressar suas ideias e amplificar 

uma ideologia própria nas formas de vivenciar o conteúdo da experiência social no campo 

da cultura e, a partir disto, produzir uma linguagem e uma identidade próprias, movida 

eminentemente pela expressão artística que se materializa nos quatro elementos enquanto 

práticas discursivas de natureza artística: rap, DJ, Break e grafite. 

 O hip-hop tem sua origem em South Bronx, uma área do bairro do Bronx em Nova 

York, que nos anos 60, com seus ocupantes sendo majoritariamente da classe trabalhadora, 

sofre eventos que aceleram a decadência dessa área e corroboram com as bases para o 

surgimento do que hoje conhecemos como um dos mais novos integrantes do mainstream: o 

rap. 

 Segundo Borri (2015, p. 50), o hip-hop “nasce em um cenário norte americano 

envolto pela crise do petróleo que gerou muito desemprego, a corrida armamentista – guerra 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

52 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

fria –, o desequilíbrio ecológico e, ao mesmo tempo, a consolidação e a expansão do 

consumismo”. Dentre esses fatores econômicos e demográficos, um dos principais é a 

construção de uma via expressa, conhecida como Cross Bronx Expressway. Este 

empreendimento foi responsável pelo aumento do deslocamento populacional, atingindo 

pessoas que possuíam negócios locais. Com o deslocamento expressivo dessa população, vê-

se surgir uma alta na criminalidade, que teve como consequência a desvalorização das 

propriedades nessa área do Bronx.  

 É nesse contexto que o movimento do hip-hop surge em meados dos anos de 1970 

em Nova Iorque, contendo em si variações de manifestações artísticas, como uma subcultura 

nas ruas das periferias do South Bronx. O movimento ganha visibilidade nas festas 

organizadas pelos jovens dessa área, animada pelos DJ’s que produziam a “fusão de vários 

ritmos africanos como: o spiritual, o blues, o Soul, o reggae e o funk” (Gomes, 2009, p. 5), e 

que deram espaço para o surgimento dos MC’s - figuras que falam de forma ritmada em cima 

de uma batida e criam o que hoje é conhecido como rap (Rhythm and Poetry). Nestes espaços 

também se populariza o break dance — dança quebrada e robótica —, e por fim o grafite 

enquanto expressão plástica de uma estética de rua. 

A junção de seus quatro principais elementos foi proposta por Afrika Bambaataa, 
apontado por muitos fãs e pesquisadores como principal idealizador que pregava 
a união entre os adeptos das diversas manifestações do movimento, é o fundador 
da primeira organização social a trabalhar com esse tipo de cultura: a Universal 
Zulu Nation. Também é considerado o responsável por criar o termo hip-hop 
(SEM AUTOR, 2015, p. 1). 

 

 O DJ, cantor, compositor e produtor musical estadunidense, Afrika Bambaataa, cria 

a ONG de promoção cultural Universal Zulu Nation, guiada pela ideia de, por meio da 

cultura e da arte, contribuir com a diminuição da violência nas ruas dessa área do Bronx e, 

juntamente com o DJ Kool Herc, garantem o crédito de serem os principais responsáveis 

pelo crescimento inicial do hip-hop. A princípio o rap era “[...] apenas uma maneira de 

entreter e cativar o público para a discotecagem, animando os frequentadores das festas” 

(HIP-HOP ORIGENS, 2015, p. 3). Porém, torna-se, para além de divertimento, também 

um meio de expressão e voz contra as adversidades políticas e sociais enfrentadas pela 

população das periferias do South Bronx. De acordo com Vania Fialho e Juliane Araldi: 

Em busca de alternativas de vida, jovens artistas da comunidade começaram a 
promover festas comunitárias estimulando diferentes expressões artísticas, por 
meio de batalhas, envolvendo a dança, a rima, a performance em toca-discos e o 
grafite. Essas festas culminaram em campeonatos os prêmios variavam desde 
bonés, camisas, tênis, comida, mochila até a conquista de território para moradia.  
Dessas batalhas artísticas originou-se o hip hop, que significa movimentar os 
quadris, composto por quatro elementos: MC, DJ, grafite, break (FIALHO; 
ARALDI, 2009, p. 1). 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

53 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

 

Segundo Fialho, “[...] mais que diversão e moda, o hip-hop constitui-se em um 

movimento antiviolência, antidrogas e anti-exclusão. Esses jovens lutavam pela ascendência 

do negro que estava em uma situação de exclusão econômica, educacional e racial. Através 

de atividades culturais e artísticas, buscava refletir e transformar a realidade em que viviam” 

(2008, p. 2). 

No Brasil, a chegada do hip-hop surge no país em meados de 1980, em um contexto 

histórico que abarca o fim de uma ditadura civil militar que durou de 1964 a 1985, bem como 

“[...] a emergência de lutas sociais e manifestações como as ‘Diretas Já’, [e] conquistas 

democráticas como a Constituição Federal de 1988” (BORRI, 2015, p. 56). Foi através das 

danças vistas em filmes e bailes blacks, tocando Soul e Funk, que garantiram que esse novo 

estilo começasse a ser divulgado no Brasil, lotando clubes e discotecas principalmente de 

negros da periferia (BORRI, 2015, p. 57).  

 Nelson Triunfo – músico e dançarino de Soul e break brasileiro – foi um dos 

principais nomes dessa época para o desenvolvimento desse estilo de dança, que se aproxima 

do break, mas ganha características próprias do Brasil. Ele defende em um depoimento para 

a revista Sportwear, de que ainda que sob influência do break feito no Bronx, o break brasileiro 

também busca elementos culturais de danças como a capoeira e das danças afro-brasileiras.  

 A Estação São Bento, localizada em São Paulo, também é considerada por muitos 

como o local que iniciou o processo de corpo e identidade para o hip-hop no Brasil (BORRI, 

2015, p. 58), e não foi imediatamente que o movimento hip-hop ganhou uma função social, 

por ser, em seu início, focado unicamente no break, e por conta disso, a Estação São Bento 

foi se tornando, aos poucos, um ponto de produção e difusão cultural do hip-hop. 

 Desse modo, o movimento do hip-hop torna-se ferramenta ativa para as 

manifestações dos jovens periféricos — em sua maioria negros —, nos EUA (Bronx) e no 

Brasil, de modo que esses indivíduos desenvolvem práticas discursivas para expressar sua 

identidade e sua realidade enquanto sujeitos políticos na experiência da vida em sociedade. 

Com uma linguagem própria e identitária que incorpora sua realidade social de diversas 

formas culturais, políticas, estéticas etc., é possível identificar no hip-hop a formação cultural 

de um sujeito político que se projeta e se reconhece em sociedade por meio de elementos 

políticos de raça e classe. Ainda com relação ao início desse movimento nos Estados Unidos, 

Fialho expõe o seguinte: 

Simultaneamente as expressões artísticas, foram constituindo também um jeito 
único de se vestir, falar e de se comportar. Começaram a tomar uma “atitude” 
frente ao tumulto urbano em que viviam. Começaram a denunciar nas letras das 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

54 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

músicas as condições precárias do bairro. A noite quando Nova Iorque dormia, 
iam as estações de metrô e grafitavam os trens de ferro com suas mensagens e 
pedidos de socorro. Pela manhã os trens levavam os outdoors da periferia para o 
centro da cidade (FIALHO, 2008, p. 2). 

 
 Desde então, o hip-hop como movimento cultural de um sujeito político de raça e 

classe começou cada vez mais a representar a autovalorização do povo periférico, composto 

em sua maioria pelo povo negro. Torna-se uma ferramenta de resistência e de crítica às 

relações sociais que discriminam esse sujeito periférico, produzindo exclusão social, a partir 

de uma relação de dominação social na qual uma classe social dominante, que não reconhece 

o “outro” — sendo este o indivíduo negro e periférico — como merecedor de protagonismo 

na experiência da vida em sociedade.  

 Frente a isso, temos um indivíduo estranhado de sua própria condição social como 

sujeito político pertencente à experiência social que lhe é negada, fazendo com que ele, à 

medida que se descobre como ser ativo em sociedade, busque no contexto em que vive e 

está inserido uma práxis artística (também política e social) capaz de produzir uma 

experiência que possa refletir a sua cultura como um ethos que também faz parte da própria 

sociedade que o exclui. Em termos ontológicos, sobre essa experiência, podemos dizer: 

[...] na visão ontológico-dialética de Hegel assim como compreendemos, o sujeito 
é revelado não apenas como o ser que percebe a realidade em seus fenômenos, 
mas sobretudo como o ser que se reconhece na realidade enquanto obra que a 
sua própria atividade (Tätigkeit) lhe dá como experiência (Erfahrung) vivenciada no 
e pelo agir; numa palavra, trata-se de conceituar o ser como autoatividade.” 
(ARAÚJO, 2020, p. 5). 

 

 É sob essa embocadura filosófica que analisamos o sujeito formado no e pelo hip-

hop enquanto Bildung. Um sujeito coletivo que se produz de forma ativa e sempre em 

processo, criando uma experiência cultural própria, capaz de educar e politizar por meio da 

arte e da cultura, e assim, com base nos seus quatro elementos (Rap, Dj, Break e Grafite), 

formas distintas e complementares de gerar reconhecimento àquela comunidade que ainda 

se mostra em algum aspecto estranhada de si mesmo. Em outras palavras, o hip-hop 

proporciona a transformação de indivíduos alienados acerca da sua própria realidade e seu 

devir em sujeitos coletivos politicamente ativos na experiência da vida em sociedade. 

 A força social e política da arte e como ela se expressa no processo de formação 

cultural do hip-hop revela-se em todas as atividades expressivas e de linguagem característica 

do ser humano: cria movimentos corporais próprios com sua dança que estimula a 

valorização do corpo como algo a ser apreciado e tomado como o que, já em seu cerne, é 

arte; se expresso na música de forma escrita e ritmada, tanto em suas composições quanto 

no puro freestyle, que também deve ser valorizado como uma arte da linguagem falada que 



MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

55 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

reverencia as ideias de resistência e denúncia inerentes à realidade do hip-hop através do rap; 

e, por fim, também se expressa nas artes plásticas por meio de uma estética imagética 

materializada no grafite e seu símbolos espalhados pelas ruas dos centros urbanos.  

 Portanto, o hip-hop, enquanto movimento político-cultural, está intrinsecamente 

ligado ao seu processo de formação cultural no contexto da experiência social historicamente 

determinada que o produziu. Trata-se de um movimento não apenas artístico, mas também 

político e cultural, marcado pelas lutas e resistências de um sujeito político de raça e classe, 

sendo ele próprio consequência desses problemas que se constituem na sociedade civil. 

O movimento do hip-hop nasce a partir de uma experiência social específica, 

formada culturalmente por indivíduos periféricos, em sua maioria negros, que buscam uma 

forma de externalizar seu eu subjetivo e individual em uma experiência objetiva e coletiva de 

um sujeito político que se materializa e se expressa na cultura hip-hop. 

 

Considerações finais 

 

Enquanto processo de formação cultural, o hip-hop manifesta-se com uma 

linguagem própria, decorrente de um processo criativo socialmente determinado pela forma 

que os indivíduos de determinada raça e classe vivenciam o conteúdo da sua experiência da 

vida em sociedade. Neste processo, uma característica essencial é que esse sujeito, ao mesmo 

tempo que forma, é também formado, isto é, o sujeito que produz o hip-hop também é 

produzido por ele, ou ainda, como dizemos com relação à centralidade ontológica do 

trabalho na formação do ser humano, o sujeito que trabalha o objeto também é trabalhado 

por ele.  

Uma coisa revela-se como certa, corroborando a nossa hipótese primária: por meio 

do hip-hop, indivíduos de um determinado extrato social marcado por identidades de raça e 

classe são formados de modo a adquirir a condição sujeitos políticos com ethos próprio, que 

se expressa nas formas de vivenciar o conteúdo da experiência da vida em sociedade por 

meio da cultura hip-hop.  

 
Referências Bibliográficas 
 
ARAÚJO, W. P. A ideologia na era digital: a imagem e os algoritmos como formas de 
dominação social. In: Revista Ethic@, Florianópolis, v. 20, n. 2, Ago. 2021, p. 461-488. 
Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/82589. Acesso em 
24. fev. 2022. 
 
ARAÚJO, W. P. Ontologia e política em Hegel: a relação entre o trabalho e a linguagem na 

about:blank


MONTEIRO, I. R. L.; ARAÚJO, W. P. Ontologia e cultura: O Hip-Hop como… 
 

56 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 44-56 Especial 

 

formação da consciência e da vida ética. In: Problemata International Journal of 
Philosophy: R. Intern. Fil., v. 11, n. 4, 2020, p. 161-175. Disponível:  
https://periodicos.ufpb.br/index.php/problemata/article/view/56365. Acesso em 25. abr. 
2022. 
 
BORRI, G. T. Hip-Hop: Movimento Político-Cultural de Resistência da Juventude da 
Periferia e sua Inserção nos Saraus. 2015. 127 f. Dissertação (Mestrado em Serviço Social) 
– Programa de Pós-Graduação em Serviço Social, Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, São Paulo, 2015. 
 
EAGLETON, T. A ideia de Cultura. 2ª edição. São Paulo: Unesp, 2011.  
 
FIALHO, V. HIP HOP: conceito e história. Porto Alegre: Sulina, 2008. 
 
FIALHO, V.; ARALDI, J. Fazendo RAP na escola. Música na Educação Básica, Porto 
Alegre: ABEM, v. 1, n. 1, 2009. 
 
GOMES, S. M. Canto, ritmo e poesia: Uma abordagem sobre o RAP na construção do 
conhecimento da História e Cultura Afro-Brasileira. In: PARANÁ. Secretaria de Estado da 
Educação. Superintendência de Educação. O professor PDE e os desafios da escola 
pública paranaense, 2009. Curitiba: SEED/PR., 2012. V.1. (Cadernos PDE). Disponível 
em: 
http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/modules/conteudo/conteudo.php?conteudo=
20. Acesso em 09. jul. 2024. ISBN 978-85-8015-054-4 
 
SEM AUTOR. Hip-hop origens: das ruas de Nova Iorque para o mundo. XXVIII 
Simpósio Nacional de História, ANPUH: Florianópolis, SC, 2015. Disponível em: 
http://www.snh2015.anpuh.org/resources/anais/39/1428429836_ARQUIVO_Textocom
pletoanpuh07.04.2015.pdf. Acesso em 25. abr. 2022. 
 
NICOLAU, M. F. A. O conceito de Bildung em Hegel. Sobral: Sertãocult; Edições UVA, 
2019. 
 
 
 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 01 Dez 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 
 
 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
about:blank
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

 

 

 

A FILOSOFIA PRÁTICA DE CHRISTINE DE PIZAN  
 

THE PRACTICAL PHILOSOPHY OF CHRISTINE DE PIZAN 

 
 

Arthur Leandro da Silva Marinho 
_____________________________________ 

Mestre em Filosofia pela UFPE 

Professor Efetivo da Rede Pública do Estado de Pernambuco – SEE/PE 

arthurlsmarinho@gmail.com 

 

Neste artigo apresentamos a filosofia 

prática de Christine de Pizan. A partir da 

obra A Cidade das Damas, a filósofa 

incentiva a participação das mulheres na 

vida pública, o que a torna fundamental 

para compreensão da fundamentação da 

mulher enquanto protagonista política em 

plena idade média. Além disso, a filósofa 

propõe uma reflexão e respeito daquilo 

que os filósofos diziam a respeito das 

mulheres. Nosso objetivo é estabelecer a 

relevância dos argumentos elaborados por 

Christine de Pizan no livro. Para atingir a 

finalidade proposta fizemos análise e 

expomos aqui as principais teses 

filosóficas do livro A Cidade das Damas. Ao 

fim, esperamos demonstrar que a filosofia 

prática de Christine de Pizan tem como 

pressuposto a inserção das mulheres na 

função de conduzir e estabelecer um bom 

governo temporal. Como resultado, 

esperamos que seja possível uma 

fundamentação da defesa das mulheres 

por meio da proposta da filosofia prática 

de Pizan.   

Palavras-Chave: Christine de Pizan; A 

Cidade das Damas; Filosofia prática; 

Governo; Protagonismo; Mulher. 

In this article we present the practical 
philosophy of Christine de Pizan. From 
the work The City of Damas, the 
philosopher encourages the participation 
of women in public life, this makes the 
philosopher fundamental for 
understanding the foundation of women 
as a political protagonist in the Middle 
Ages. In addition, the philosopher 
proposes a reflection and respect of what 
philosophers said about women. Our goal 
is to establish the relevance of the 
arguments elaborated by Christine de 
Pizan in the book. To achieve the 
proposed purpose we have analyzed and 
exposed here the main philosophical 
theses of the book The City of Dames. In the 
end, we hope to demonstrate that 
Christine de Pizan’s practical philosophy 
presupposes the inclusion of women in 
the role of leading and establishing good 
temporal governance. As a result, we hope 
that a foundation for women’s advocacy 
will be possible through Pizan’s proposal 
of practical philosophy. 
 

Keywords: Christine de Pizan; The City 

of Dames; Practical philosophy; 

Government; Protagonism; Woman.

   



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

58 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

Christine de Pizan nasceu em 1364, na cidade de Veneza, atualmente parte do 

território italiano. Ainda criança, mudou-se com a família para a França, onde cresceu em 

um ambiente favorável ao desenvolvimento intelectual e cultural. Seu pai, Tommaso di 

Benvenuto da Pizzano, era médico e astrólogo da corte do rei Carlos V, o que lhe 

proporcionou acesso privilegiado à biblioteca real. Nesse contexto, Christine teve contato 

com obras clássicas e manuscritos em diversas línguas, desenvolvendo uma formação erudita 

rara para mulheres de sua época. Ao longo da vida, destacou-se como filósofa, poetisa e 

escritora — e foi reconhecida por seus escritos ainda em vida. Produziu obras em defesa das 

mulheres e demonstrou admiração pela figura de Joana d’Arc. Viveu em meio a conflitos 

como a rivalidade entre borguinhões e Armagnacs, contexto político que influenciou seu 

pensamento. Sua escolha de escrever em língua vernácula, em vez do latim, reflete as 

transformações do período e marca sua inserção no espírito humanista e renascentista, 

contribuindo para o surgimento do Estado moderno. Segundo Schmidt (2020) e Deplagne 

(2020), Christine de Pizan obteve reconhecimento nas cortes, sendo admirada por figuras 

como João de Berry e o duque de Orléans. Seu pensamento político começou a se 

desenvolver no governo de Carlos V, época em que se difundiam traduções de autores 

clássicos destinadas a um público mais amplo, muitas vezes sem formação acadêmica, o que 

explica sua opção pelo vernáculo como língua de escrita.1 

Neste artigo, analisaremos alguns dos principais argumentos que compõem a filosofia 

prática de Christine de Pizan, destacando como suas obras articulam uma reflexão ética e 

política centrada na possibilidade de realização, na Terra, de um governo justo. Suas ideias 

expressam uma filosofia orientada à ação e à vida pública, na qual a figura do governante 

virtuoso representa o ideal de justiça e equilíbrio social. Dentro desse quadro, Christine 

defende a legitimidade da autoridade feminina e a participação ativa das mulheres nos 

assuntos públicos e intelectuais, desafiando as estruturas patriarcais predominantes na Idade 

Média2. 

No contexto da filosofia medieval, a filosofia prática — voltada para a moral, a 

política e a organização da vida social — frequentemente ocupava um lugar secundário em 

 
1 Durante o reinado de Carlos V (1364–1380), houve um intenso incentivo à tradução de obras clássicas para 
o francês, visando torná-las acessíveis à nobreza e à corte, que em sua maioria não lia em latim. Christine de 
Pizan, escrevendo em língua vernacular, contribuiu para essa prática e consolidou-se como uma das primeiras 
mulheres a viver da escrita, tratando de temas políticos e filosóficos em linguagem acessível. Cf. HULT, David 
F. Christine de Pizan and the moral of history. Ithaca: Cornell University Press, 1986. 
2 Christine de Pizan, em obras como A Cidade das Damas (1405), constrói uma defesa contundente da dignidade 
e das capacidades intelectuais das mulheres, propondo uma sociedade mais justa e equilibrada. 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

59 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

relação à filosofia teórica, mais vinculada à metafísica e à teologia.3 Christine de Pizan, ao 

contrário, valoriza a aplicação concreta da sabedoria filosófica na condução do bem comum, 

aproximando-se da tradição aristotélica retomada pelos escolásticos, mas reinterpretando-a 

sob uma perspectiva crítica quanto à exclusão das mulheres do espaço público. Assim, sua 

obra inscreve-se na história da filosofia como uma contribuição original e precursora, ao 

conjugar os ideais medievais de ordem e virtude com uma proposta de justiça inclusiva e 

transformadora. Se, porventura, alguém questionar o status de filósofa de Christine, nosso 

intuito aqui é trazer argumentos que possibilitem uma nova postura na sociedade, uma 

filosofia que repense a sociedade, que repense as funções sociais e a condição da mulher. 

Toda a vida de Christine foi destinada à reflexão e ao reposicionamento das ações da 

sociedade em relação à posição das mulheres nos textos dos grandes filósofos conhecidos 

em tempo. Sendo assim, seus escritos filosóficos demonstram o comprometimento dela com 

o período histórico social que estava inserida e, além disso, interessava-se com a participação 

e inserção das mulheres na vida pública, ao mesmo tempo, que estava preocupada de forma 

concreta e pessoal com sua contribuição prática na sociedade. A concepção de filosofia 

prática de Christine a torna porta estandarte do projeto humanista na Europa. Ela é 

reconhecida por antecipar a atitude filosófica de outros pensadores renascentistas que viriam 

posteriormente. Sua visão de mundo desenvolve e promove o pensamento de Aristóteles, 

Cícero, Sêneca, Agostinho, Boécio, como também, Dante Alighieri.  

Ela articulou essa visão em muitos trabalhos, tanto em poesia quanto em prosa, 
e, de maneira bastante singular, ela tentou disponibilizar a sabedoria política e o 
conceito de boa vida encontrados nesses autores tanto para o público feminino 
quanto para o masculino. (BROAD & GREEN, 2009, p. 11, tradução nossa).  
 

A perspectiva filosófica de Christine de Pizan revela um sólido domínio dela na 

tradição filosófica, sobretudo ao desenvolver uma filosofia prática que se articula com uma 

política feminina. Em A Cidade das Damas, Christine propõe uma reflexão ética e política 

enraizada na experiência concreta das mulheres, buscando transformar a ordem social a partir 

da valorização de sua dignidade e racionalidade. Sua filosofia prática se manifesta no 

compromisso com a justiça, a virtude e a ação, enquanto sua política feminina se expressa na 

construção de um discurso crítico que reivindica o lugar das mulheres na vida pública e 

intelectual. A Filosofia prática de uma política feminina pode ser compreendida como uma 

reflexão filosófica que busca articular teoria e ação política a partir da experiência, da 

 
3 A distinção entre filosofia teórica (contemplativa) e prática (voltada à ação) tem origem em Aristóteles (Ética 
a Nicômaco) e foi retomada por autores medievais como Tomás de Aquino, ainda que com maior ênfase na 
dimensão teológica. 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

60 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

perspectiva e das reinvindicações de Christine de Pizan, ou seja, uma articulação a partir de 

uma sensibilidade do feminino. Isso envolve uma crítica às estruturas patriarcais do poder e 

a proposição de formas alternativas de organização social, ética e política que levem em conta 

o cuidado, a escuta, a reciprocidade e ajustiça de gênero. Após a morte do seu esposo escreve 

lamentos, tendo em vista que perdeu o seu esposo ainda muito cedo, o que a fez sentir de 

perto a condição da solidão. Acontece que paulatinamente vamos notando que seus escritos 

passam a ter uma conotação política cada vez maior. 1404 é um ano extraordinário na 

produção textual de Christine de Pizan, pois neste ano ela escreve o A Cidade das Damas, obra 

que aspiramos analisar minuciosamente aqui neste artigo. Nesta obra ela constrói uma cidade 

alegórica composta por mulheres, uma oportunidade para que seus leitores possam pensar 

uma vida prática em que a virtude adquire centralidade na sua visão política. Ela pensa e 

dirige conselhos a esta cidade de mulheres, antecipando e reivindicando os direitos e a 

cidadania feminina, em pleno século XV.  

Que Deus seja louvado, minhas veneráveis Damas! Pois, nossa cidade está aqui 
construída e perfeita, na qual, com grande honra, todas vocês, que amam a glória, 
a virtude e notoriedade, poderão hospedar-se; pois ela foi fundada e construída 
para todas as mulheres honradas – as do passado, as do presente e as do futuro. 
Minhas caríssimas damas, é natural que o coração humano se alegre quando ele 
sai vitorioso de alguma agressão e que tenha conseguido confundir seus inimigos. 
A partir de agora, minhas damas, terão do que se alegrar, de modo honesto, sem 
ofender Deus, ao ver terminada essa Cidade que poderá ser, se a conservardes 
bem, não só um refúgio para vós todas, senhoras de virtude, mas uma fortaleza 
para vos defender dos ataques de vossos inimigos. Podereis ver que o material 
que ela foi feita é todo de virtude, e tão reluzente que todos vós podereis mirar-
vos, sobretudo nos altos telhados do edifício, quer dizer, nessa última parte, assim 
como o que vos chama a atenção nas outras partes. (PIZAN, 2012, p. 338). 
 

Nesta obra, ela é convidada a construir uma cidade virtuosa. Nesta empreitada é 

guiada por três damas ilustres, Razão, Retidão e Justiça.  A cidade construída é perfeita e 

abriga todas as três damas, com honra e são hóspedes de destaque na cidade. Foi uma cidade 

construída com a honra e a virtude de mulheres virtuosas e honradas ao longo da história. É 

uma cidade virtuosa e forte contra qualquer inimigo das damas que naquela cidade habitam. 

Christine de Pizan constrói, auxiliada pelas damas, uma cidade para todas as damas virtuosas 

e, sem dúvidas, A Cidade das Damas é uma obra singular e originária que demonstra uma 

perspectiva filosófica feminina extraordinária. Sua filosofia prática tem influência do 

pensamento de Dante Alighieri, pelo fato de que é possível reconhecer que os temas estão 

interconectados. Vejamos que, na obra Monarquia, Dante Alighieri questiona os argumentos 

racionais acerca do estabelecimento do gênero homem. Parece que Dante sugere o 

argumento de que todos os homens pertencem a um mesmo gênero:  



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

61 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

Para responder a este raciocínio, admito que dizem a verdade quando afirmam: 
“As coisas que pertencem a um mesmo gênero devem necessariamente reduzir-
se a uma só do mesmo gênero que constitui a medida no âmbito daquele gênero”. 
Dizem ainda a verdade quando afirmam que todos os homens pertencem a um 
mesmo gênero e também chegam a uma conclusão verdadeira quando, por meio 
dessas premissas, inferem que todos os homens devem referir-se a uma só 
medida, comum ao gênero que lhes é próprio. Quando, porém, aplicam os 
princípios desta conclusão ao papa e ao imperador erram em termos “de 
acidente”. (ALIGHIERI, 2017, p. 110).  
 

Podemos observar que este argumento de Dante surge no momento em que ele 

levanta o questionamento a respeito do sumo pontífice e do imperador terem em comum a 

pertença ao gênero de homens. O que ele está fazendo com isso é questionando o direito 

divino instituído na autoridade do pontífice. Dante rejeita o argumento de que a autoridade 

do principado romano é dependente da autoridade do pontífice romano e, sendo assim, a 

autoridade do papa não pode ser reduzida e a autoridade do principado romano também não 

pode ser reduzida porque todos os homens pertencem a um mesmo gênero. Por isso, ele diz 

“Com efeito, o homem é aquilo que é por forma substancial, pela qual pertence a um 

determinado gênero e a uma espécie e pela qual entre na categoria de substância.” 

(ALIGHIERI, 2017, p. 110). Assim, o que torna um homem um papa, ou imperador, ou pai 

ou senhor é aquilo que de forma acidental estabelece uma relação em uma determinada 

espécie e categoria. A autoridade é estabelecida por meio de relações de domínio, o que fará 

Christine argumentar que estas relações não são constituídas pelo gênero do governante. 

Alighieri propõe um questionamento profundo e uma oposição ao status de gênero dos 

filósofos antigos. Sem dúvidas, Dante é um dos precursores do movimento que repensa os 

direitos políticos das mulheres e reivindica a participação das mulheres enquanto sujeitos 

políticos.  

Por esta razão, a visão política Christine tem como ponto de partida incentivar e 

positivar a participação das mulheres na vida pública e, com isso, elas entram no discurso 

político por meio da conceituação de virtude política. Acontece que, por meio dos seus 

escritos, Christine estabelece um compromisso com a formação da identidade das mulheres 

do seu contexto na vida pública.  

Com essas coisas sempre voltando insistentemente à minha mente, pus-me a 
refletir sobre a minha conduta, eu, que nasci mulher; pensei também em outras 
tantas mulheres com que convivi, tanto as princesas e grandes damas, quanto às 
de média e pequena condições, que quiseram confiar-me suas opiniões secretas e 
íntimas; procurei examinar, na minha alma e consciência, se o testemunho reunido 
de tantos homens ilustres poderia ser verdadeiro. Mas, pelo meu conhecimento e 
experiência e por mais que examinasse profundamente a questão, não conseguia 
compreender, nem admitir a legitimidade de tal julgamento sobre a natureza e 
conduta das mulheres. (PIZAN, 2012, p. 59).  
 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

62 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

Christine de Pizan, através da obra A Cidade das Damas, reflete sobre a conduta e 

condição das mulheres, inclusive, como elas eram descritas pelos homens. Ela pensa e, além 

disso, descreve nesta obra as mulheres virtuosas que se sobressaem e se destacam 

notoriamente no seu tempo.  

Nesta direção, sua filosofia parte da vida prática, da singularidade de sua existência 

concreta. Christine rompe com a abstração da filosofa tradicional, tendo em vista que sua 

filosofia reflete a partir de sua realidade concreta, questionando uma natureza feminina 

universal. Assim, ao perceber uma predominância dos discursos masculinos que justiçava às 

mulheres, Christine assume uma postura filosófica crítica. Posto isto, sua filosofia emerge da 

experiência concreta das mulheres, da observação da vida cotidiana e da crítica aos discursos 

masculinos que historicamente as marginalizaram. Christine parte da realidade prática — não 

de abstrações — para refletir sobre a condição feminina, confrontando diretamente as 

representações misóginas que moldaram o imaginário social de sua época. 

A visão que alguns homens ilustres retratam as mulheres, na maioria das vezes, 

colocavam as mulheres em situações desfavoráveis, o que faz Christine examinar e julgar a 

verdadeira conduta das mulheres.  

As mulheres foram, por tanto tempo, abandonadas sem defesa, como um campo 
cercado, sem que nenhum herói viesse socorrê-las; e, no entanto, segundo a 
justiça, os homens nobres deveriam tomar a defesa delas. Mas por negligência ou 
indiferença, aceitou-se que elas fossem maltratadas. Não é de se espantar que seus 
inimigos invejosos – e os insultos desses caluniadores que, por diversas formas, 
atacaram-nas – terminaram levando a vitória, em uma guerra desamparada, sem 
defesa. (PIZAN, 2012, p. 66).  
 

Afinal, aquilo que os homens diziam nos livros acerca das mulheres era verdadeiro? 

Sem dúvida, por meio dos textos de Pizan vemos que o papel, a função e relevância de 

mulheres na Filosofia Prática são revisadas. As mulheres foram abandonadas e entendidas 

na Filosofia como aquilo que os grandes e ilustres filósofos queriam e de acordo com a 

conveniência deles. Por esta razão, acreditamos que existe uma relativa influência de Dante 

Alighieri na perspectiva filosófica de Christine de Pizan, tendo em vista que a Beatriz na 

Divina Comédia de Dante é a única mulher que não tem sua imagem desfavorecida pela 

condição de mulher e, talvez, esta perspectiva tenha influenciado a escrita de Christine, 

principalmente quando escreve sua obra A Cidade das Damas.  

Além disso, Christine é reconhecida como uma herdeira da tradição de poetas e 

filósofos exilados. Por meio de seus textos ela relata a França como um espaço profícuo e 

de florescimento das ideias livres. Longe das terras de onde ela havia nascido e já estabelecida 

na França, Christine de Pizan percebe a França como um espaço em que é possível o 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

63 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

pensamento além das amarras medievais.  Sua condição de mulher é um ponto importante 

que não deve ser desprezado a todos os leitores que pretendem se dedicar a leitura desta 

grande mulher filósofa:  

Seu relato de suas tribulações é “autorepresentação altamente seletiva e 
estilizada”, na qual ela se posiciona como herdeira de uma tradição de poetas 
filósofos exilados e perseguidos. Em um verso antigo, ela fala da tradição da 
França de acolher exilados e convida o leitor a comparar seu estado viúvo, longe 
de sua Itália natal, como o exílio de Dante, que passou grande parte de sua vida 
viajando pela Itália após sua expulsão de Florença em março de 1302. Sua 
exclusão, como mulher, de uma posição de autoridade civil é, portanto, 
representada como semelhante ao exílio cívico injusto do poeta virtuoso. Ainda 
mais explicitamente, na visão de Christine, ela se coloca no papel de uma mulher 
Boécio. Em Boécio, ela encontra uma imagem poderosa com a qual pode 
identificar a exclusão de mulheres virtuosas do poder cívico e da autoridade moral, 
e se volta para ele em busca de consolo e inspiração. (BROAD & GREEN, 2009, 
p. 13-14, tradução nossa).  
 

A exclusão da mulher na literatura é um ponto inegável na idade média. A escrita que 

parte da compreensão de si é proporcionalmente identificável nos escritos de Christine de 

Pizan. A sua autoridade enquanto filósofa não inferioriza a sua condição de mulher, de viúva 

precoce e mãe. Os comentadores de Christine apontam que nos seus escritos predominam a 

sua posição feminina, que é interpretado como um exílio da sua autoridade. Isso significa 

que ser mulher interferiu na sua visão de mundo e sua expressão manifestava as ideias e o 

mundo que viveu e, consequentemente, os seus escritos valorizavam sua condição de mulher 

em contraposição à predominância masculina. O que ela fez foi inovador, Christine marcou 

fortemente e transformou o universo literário e filosófico que ela estava inserida. Por esta 

razão, a filósofa chega a afirmar o seu incômodo com aquilo que era dito a respeito das 

mulheres. Ela percebe essa imagem das mulheres construída nos textos filosóficos dos 

importantes homens e filósofos e aponta que em suas obras existe um profundo engano.   

Mesmo assim, continuei pensando mal das mulheres, dizendo que seria muito 
grave que tantos homens ilustres, tantos doutores importantes, do mais alto e 
profundo entendimento, com tanto esclarecimento – pois acredito que todos 
tenham sido assim - pudessem ter falado de maneira tão enganosa, e em tantas 
obras. Era quase impossível encontrar um texto moral, qualquer que fosse o autor, 
sem que antes de terminar a leitura, não me deparasse com algum capítulo ou 
cláusula repreendendo as mulheres. Apenas essa razão, breve e simples, fazia-me 
concluir que tudo isso havia de ser verdade, apesar do meu intelecto, na sua 
ingenuidade e ignorância, não conseguir reconhecer esses grandes defeitos em 
mim própria nem nas outras mulheres (PIZAN, 2012, p. 59).  
 

Ela chega a afirmar que seria quase impossível encontrar um texto de moral que não 

houvesse separado alguma parte para repreensão das mulheres, somente pela condição de 

ser mulher. Por não concordar com a natureza das mulheres impregnadas e deturpadas nos 

tratados de moral, a filósofa Christine se propõe a construção de uma nova moral que 

resgatasse e ressignificar a importância das mulheres na construção da concepção de virtude 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

64 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

na cidade das damas. Por este motivo, A Cidade das Damas é eminentemente um tratado de 

filosofia prática, pois as mulheres são importantes no restabelecimento da virtuosidade na 

vida concreta da cidade das damas. Christine de Pizan não adota os defeitos que foram 

impostos a ela e as mulheres ilustres nos tratados dos homens que escreviam a respeito da 

moral.  

Não sabes que as melhores coisas que são discutidas e debatidas? Se considerares 
a questão suprema, que são ideias, quer dizer, as coisas celestiais, percebes que 
mesmo os maiores filósofos, aqueles que tu invocas contra teu próprio sexo, não 
conseguiram distinguir o certo do errado, e se contradizem e se criticam uns aos 
outros sem cessar, como tu mesma viste em Metafísica de Aristóteles, no qual ele 
critica e refuta, igualmente, as opiniões de Platão e de outros filósofos, citando-
os. E presta atenção ainda que Santo Agostinho e outros doutores da Igreja 
fizeram o mesmo em certas passagens de Aristóteles, considerado o Príncipe dos 
filósofos, e a quem devemos as mais altas doutrinas da filosofia natural e moral. 
(PIZAN, 2012, p. 62).  
 

A dignidade e o papel das mulheres defendido pelos filósofos clássicos é questionado 

nos textos filosóficos de Christine, que chega a afirmar na sua obra A Cidade das Damas que 

estes homens não conseguem distinguir o certo no errado, se contradizem e se criticam e, 

por isso, estes filósofos ficam presos em suas superficialidades e não chegam as questões 

fundamentais da filosofia natural e moral.  

A filosofia de Christine de Pizan insere-se no contexto do intenso debate conhecido 

como Querelle des Femmes, no qual se discutia a natureza, a dignidade e o papel das mulheres 

na sociedade. Em oposição à visão depreciativa amplamente difundida por muitos autores 

clássicos e medievais, Christine questiona os fundamentos dessas representações, 

denunciando a incoerência e a superficialidade de muitos pensadores que, ao falarem sobre 

as mulheres, acabam por revelar seus próprios preconceitos. Ressaltamos que na sua obra A 

Cidade das Damas, ela argumenta que esses filósofos frequentemente se contradizem, 

confundem o certo com o errado e permanecem presos a julgamentos morais apressados, 

sem alcançar as questões fundamentais da filosofia natural e moral. Ao fazer isso, Christine 

propõe uma reorientação crítica da tradição filosófica, articulando uma defesa da dignidade 

feminina a partir de um compromisso ético com a verdade e com a justiça. 

Deste modo, Christine questiona a autoridade dos filósofos e escritores clássicos que 

perpetuavam visões misógenas sobre as mulheres. Ela observou que muitos desses homens 

se contradizem, criticam-se mutuamente e não conseguem discernir o certo do errado e, com 

isso, ficam presos em superficialidades que os impedem de alcançar as questões fundamentais 

da filosofia. Por isso, ela constrói uma perspectiva inovadora e contrária as principais 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

65 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

tendências que colocam a mulher numa condição de inferioridade, motivada por sua posição 

feminista num mundo predominantemente masculino.  

Os motivos que levaram – e ainda levam – os homens a condenarem as mulheres, 
como os autores que leste, são diversos e múltiplos. Alguns tiveram boas 
intenções: eles o faziam para trazer ao caminho certos homens que pudessem ter 
ficado impressionados por mulheres luxuriosas ou da vida, ou então para impedi-
los que se desviassem, frequentando-as. Para que todo mundo fugisse de uma vida 
luxuriosa, de depravação, eles caluniaram as mulheres em massa, na intenção de 
torná-las todas abomináveis. (PIZAN, 2012, p. 74).  
 

Os motivos que levaram os homens a condenarem as mulheres são diversos, segundo 

Pizan. Alguns chegam, inclusive, a condenar as mulheres com o intuito de fugir da vida 

luxuriosa e, por isso, condenam em massa as mulheres e as tornam abomináveis. Além disso, 

Pizan argumenta que essas visões são baseadas em preconceitos e não em uma análise 

racional ou justa da natureza feminina. Por isso, ela constrói uma alegoria, em A Cidade das 

Damas, onde as mulheres virtuosas e sábias são celebradas, demonstrando que a capacidade 

intelectual e moral não é exclusiva dos homens.  Destacamos que, essa postura crítica insere 

Pizan no contexto da Querelle des Femmes, caracterizado como um debate literário e filosófico 

que se estendeu do final da Idade Média até o início da modernidade. Esse debate girava em 

torno da natureza, virtudes e o papel social das mulheres. Por isso, Christine é considerada 

uma das primeiras vozes significativas neste debate, utilizando sua obra para refutar 

argumentos misógenos e defender a dignidade e capacidade intelectual das mulheres. 

Contrariando esta perspectiva, duas figuras marcam profundamente a visão de mundo de 

Christine e a forma como ela escreve e encara o mundo. Uma foi Dante Alighieri e a outra 

foi Boécio. Dante foi escritor, poeta e político nascido na cidade de Florença.  Pelos 

estudiosos do seu pensamento, Dante é considerado como o primeiro poeta de grande 

repercussão na língua italiana, isso no século XIII. Esse registro é importante, pois com 

exceção ‘De vulgari eloquentia’ (Sobre a Língua vulgar) que foi escrita em latim, Dante escrevia 

em língua vulgar, ou seja, opunha-se ao latim que era a língua de discursos sérios, cultos, 

elitista e de elevado padrão.  Dante escreve seus mais repercutidos textos na língua toscana, 

que era uma língua falada por uma elite da sociedade florentina. E esse registro na língua 

toscana possibilitará o reconhecimento e a padronização da língua italiana e, 

consequentemente, uma reflexão sobre o surgimento de estados modernos. Esse fato 

possibilita que Dante esteja registrado na história como um escritor e poeta de grande 

influência para o seu tempo pela extraordinária afirmação singular do modo de compreensão 

do mundo e do seu tempo. Dante foi condenado ao exílio perpétuo pelo Papa Bonifácio 

VIII que tinha intenção de ocupar Florença. E sentindo-se traído por todos os amigos 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

66 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

escreve a Divina Comédia, um poema dividido em três livros. Seu exílio foi um processo 

forçado e doloroso e isso deixa evidente em algumas passagens da Divina Comédia. Boécio é 

um filósofo e poeta romano e seus escritos serviram de fonte de inspiração para Filosofia 

Medieval. O conceito de eternidade e a busca pela sabedoria e amor de Deus como verdadeira 

fonte para que o homem atinja a felicidade serve a Christine como fonte de inspiração.  Sendo 

assim, a filosofia de Boécio é caracterizada pelo estoicismo e é este estoicismo que marca a 

vida de Dante, tendo em vista que Dante teve um exílio forçado que perdurou por toda a 

sua vida. Não há dúvida que tanto o pensamento de Boécio quanto o pensamento de Dante 

estão registradas na forma que Christine de Pizan expressa o mundo e escreve sem abandonar 

esta perspectiva estoica de compreensão e ação sobre o mundo.  

A filosofia estoica de Boécio também influenciou profundamente Dante, um 
escritor cuja visão política e visão de mundo permeiam os escritos de Christine. 
No início do século XV, Dante era pouco conhecido na França. Philippe de 
Mézières, que foi fundamental para incentivar o pai de Christine ir à Paris, 
menciona-o em seu 'Sonho do velho peregrino'. Mas é Christine, em seu poema 
"O caminho da longa aprendizagem", a primeira pessoa na França a imitar Dante 
e a se apropriar de elementos de seu pensamento político. Dois aspectos 
interconectados da perspectiva de Dante influenciam Christine. A primeira é sua 
atitude em relação às mulheres e sua concepção idealizada do papel moral das 
mulheres. O segundo é o otimismo político e a fé de que a paz e a felicidade são 
possíveis no âmbito temporal. Esses dois aspectos do pensamento de Dante estão 
conectados através de uma teoria da interpenetração do amor divino e humano. 
(BROAD & GREEN, 2009, p. 14-15, tradução nossa). 
 

A Filosofia de Boécio está de forma muito evidente permeada nos escritos de 

Christine. Mézières foi um escritor, prestigiado soldado, chanceler francês e conselheiro de 

confiança do rei francês Carlos V. Além disso, foi tutor do rei Carlos VI, filho do rei francês 

Carlos V e com a morte deste rei foi forçado a se aposentar. Com a aposentadoria 

compulsória passa a viver num convento em Paris ainda exercendo influência em muitos 

assuntos políticos. Com o tempo Philippe se aproxima novamente do rei Carlos VI e é nesse 

período que escreve a maioria dos seus escritos como ‘Sonho do velho peregrino’ e outros 

que conhecemos com temas devocionais. Com sua influência na corte, Philippe de Mézières 

incentiva o pai de Christine, com a nomeação na corte do rei Carlos V, a estabelecer 

residência em Paris. Christine, já em Paris, é considerada a primeira pessoa a ‘imitar’ Dante 

Alighieri na França com seu livro ‘O caminho da longa aprendizagem’. Este poema de 

Christine é uma alegoria dos sonhos, em que a autora desenvolve narra uma jornada pela 

terra e esferas celestes. Nesta jornada, ela testemunha um debate na corte a respeito das 

qualidades ideais para o rei no mundo. Ao fim, essa pessoa deve ser escolhida pela corte da 

França e Christine é apontada, nesta obra, como a mensageira para entrega do veredito à 

corte francesa. Nesta direção, como é apontado pelos comentadores, já notamos uma 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

67 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

aproximação dos elementos políticos de Christine e Dante e, além disso, uma ligação explícita 

da filosofia política na perspectiva política de Christine. Além disso, é apontado dois aspectos 

importantes que interconectam o pensamento de Dante e Christine:  

1. Trata-se da atitude em relação ao papel das mulheres nos escritos deles;  

2. O otimismo político de ambos os escritores e a constante esperança de que a paz 

e a felicidade são possíveis de serem atingidas aqui mesmo, na terra.  

Estes dois aspectos compõem uma temática que interconecta os autores. Por esta 

razão, é importante discutir o papel das mulheres enquanto escritoras, como também, 

enquanto personagens dos textos que emergiram no contexto filosófico e literário de 

Christine de Pizan. Aqui uma das três damas virtuosas se dirige a filósofa e diz:  

Ficamos muito comovidas com teu desespero e queremos retirar-te desta 
alienação; ela te cega a tal ponto de rejeitares o que tens convicção de saber, para 
acreditar em algo que só conheces através da pluralidade de opiniões alheias. 
Pareces que aquele parvo, cuja história é bem conhecida, que tendo adormecido 
no moinho, foi adornado com roupas de mulher e que, ao acordar, deu crédito ás 
mentiras daqueles que caçoavam, afirmando que ele havia se transformado em 
mulher, ao invés de recorrer a sua própria experiência. Mas, bela filha, o que 
aconteceu com teu bom senso? Esqueceste que o ouro é refinado na fornalha; e 
ele não se altera, nem muda suas características; pelo contrário, quanto mais ele é 
trabalhado, mais fica purificado (PIZAN, 2012, p. 61-62). 
 

De fato, historiadores da filosofia são acusados de replicar metáforas em que a 

imagem da mulher estivesse numa condição de inferioridade em relação a condição 

masculina, por meio de metáforas, as mulheres estavam identificadas a ausência de controle 

e temperamento e nas vezes que aparecem nos textos medievais estavam identificadas a 

lascívia e a satisfação desejo carnal dos homens.  

Algumas filósofas feministas reclamam que a história da filosofia está repleta de 
imagens e metáforas que tendem a degradar as mulheres, identificando-as com o 
corpo e o desejo carnal. Eles argumentam que essas associações metafóricas 
fornecem uma relação problemática entre mulheres e filosofia. No entanto, na 
poesia de Dante, encontramos uma tradição de alegoria que é muito mais positiva 
para as mulheres e que pode ter facilitado o caminho de Christine de defender 
uma reivindicação como autoridade filosófica. O ponto central do mundo de 
Dante é Beatrice, uma mulher que inspira seu amor e intercede para que ele 
desfrute da visão do inferno, do Purgatório e do céu que ele expõe na Divina 
Comédia. A Beatriz de Dante era obviamente uma mulher de verdade, mas ela 
também é uma personificação da caridade ou do amor de Deus. A compreensão 
de Dante da sabedoria cristã, e o lugar que ele representa as mulheres como 
ocupantes do mundo espiritual dos homens, deriva de uma vertente da literatura 
filosófica que é uma fonte mais fértil para as mulheres do que o sexismo descarado 
de Aristóteles. (BROAD & GREEN, 2009, p. 15, tradução nossa). 
 

 Acontece que é impresso uma imagem positiva na figura da mulher na poesia de 

Dante, o que é tido como importante a ser destacado tendo em vista a inovação desenvolvida 

por Dante na sua poesia por meio de sua personagem Beatriz. Christine dentro da tradição 

da alegoria defende e reivindica a autoridade filosófica da mulher enquanto personagem e, 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

68 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

principalmente, enquanto escritora e produtora de textos filosóficos. Há relatos que a 

personagem Beatriz presente nos textos de Dante tenha realmente existido e, com a morte 

dela, dedica-se ao estudo de Filosofia com o intuito de controle das paixões e essa excessiva 

paixão pela filosofia é criticada por Beatriz, como se lê na Divina Comédia. Deste modo, a 

Divina Comédia é a viagem de Dante através do inferno, purgatório e paraíso, guiado pela 

amada Beatriz no Paraíso, que é o símbolo da graça divina. Christine de Pizan coloca em 

destaque a representação das mulheres, oferecendo uma nova perspectiva que se distancia 

da tradição misógina dominante. Em A Cidade das Damas, obra que analisamos aqui, as 

mulheres não são retratadas em posição de inferioridade; ao contrário, a autora apresenta 

figuras femininas marcadas por virtudes, sabedoria e dignidade, desafiando os estereótipos 

negativos perpetuados por muitos autores clássicos.   

Christine desafia a avaliação de Aristóteles sobre as capacidades das mulheres, 
mas ela também herdou muito da tradição que descendia dele. Ela estava em 
débito com Boécio para registrar a data, 15 de outubro de 1402, quando uma 
cópia de Consolações chegou a suas mãos. Ela combina sua visão onírica, O longo 
caminho do aprendizado, com um breve resumo do Consolação, que ela se 
concebe lendo pouco antes das experiências ficcionais que ela relata. Aristóteles 
começou sua Ética com uma prova de que deve haver um único bem maior, que 
é desejado por si próprio e que ele chamou de eudaimonia, e que, nas obras de 
Christine, é chamado felicité humaine. O período helenístico assistiu a um 
vigoroso debate sobre a natureza do bem maior. Deveria ser identificado com 
prazer, como alegavam os epicuristas, ou com virtude, como afirmavam os cínicos 
e estoicos? Em Boécio, encontramos uma transformação cristã da visão estoica 
de que a felicidade é idêntica à virtude. O bem maior é Deus, para que a felicidade 
humana se identifique com a participação em Deus. Deus é aqui pensado de 
maneira platônica como uma forma e não como uma substância individual. Após 
a identificação de Deus com o bem maior, Tomás de Aquino identifica o desejo 
de verdade (perseguido no estudo da metafísica) com o desejo de entender Deus 
(teologia). As ideias políticas de Christine emergem desse cenário. (BROAD & 
GREEN, 2009, p. 17-18, tradução nossa). 

 

Christine ultrapassa a perspectiva aristotélica em relação ao protagonismo das 

mulheres em seus textos e, além disso, Christine representa um novo protagonismo feminino 

de mulheres filósofas. A participação de personagens nos seus textos e, especificamente, na 

Cidade das Damas registra um forte e ativo protagonismo. Sem dúvida, ela é receptora da 

tradição literária iniciada por Boécio e, sendo assim, as obras de Christine registram uma 

profunda preocupação com a felicidade. Em Boécio existe um profundo interesse de 

conciliação da vida cristã com o pensamento estóico, o que parece que também foi 

incorporado por Christine. Em Boécio, a felicidade é idêntica a virtude e a felicidade humana 

encontram-se no reconhecimento de Deus. Assim, felicidade e virtude são idênticas, o 

curioso é que a perspectiva que Christine tem muita estima por esta visão. A identificação de 

Deus como um bem maior e, com isso, a busca em entender a Deus deve ser a busca por 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

69 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

desejar a Deus, e é nesta perspectiva que emerge o pensamento filosófico de Christine de 

Pizan. Ela é a escolhida para receber a mensagem das damas ilustres e construir a Cidade das 

Damas louváveis e virtuosas.  

Foste tu escolhida para realizar, com nossa ajuda e conselhos, tal construção, onde 
habitarão todas as damas de renome, e mulheres louváveis, uma vez que os muros 
de nossa cidade serão fechados a todas aquelas desprovidas de virtudes. (PIZAN, 
2012, p. 66).  

 
Vale ressaltar que a Cidade das Damas é uma cidade em que habitarão todas as damas 

virtuosas. Por isso, ela minuciosamente resgata dentro da história e da filosofia as mulheres 

ilustres que contribuíram na história da humanidade. O interesse de Christine de Pizan pela 

filosofia política está profundamente enraizado no contexto sociopolítico de sua época, 

marcada por instabilidade política e debates sobre autoridade e legitimidade no final da Idade 

Média. Em meio a esse cenário, Christine defende a capacidade das mulheres para exercer 

funções públicas e de liderança, buscando legitimar sua autoridade como governantes e 

conselheiras. Em obras como A Cidade das Damas, ela não apenas contesta os discursos 

misóginos, mas também reivindica o espaço político das mulheres, argumentando que a 

virtude, a razão e a justiça não são exclusividades masculinas. Seu pensamento antecipa 

discussões fundamentais sobre gênero e poder no campo da filosofia política. Assim, nos 

escritos de filosofia de Pizan existe uma profunda preocupação com o governo e a 

construção do estado. A perspectiva de Christine é um governo de esperança em relação ao 

governo temporal. A paz, para ela, é a representação de um governo bom na terra. A filosofia 

política de Christine é entendida assim:  

Para os pensadores modernos, o interesse de Christine na tradição profética pode 
parecer prejudicar a seriedade de seu pensamento político. No entanto, há um 
sentido em que o otimismo em relação à possibilidade de apenas um domínio 
temporal, que ela herda de Dante, sustenta sua fé de que em um mundo ordenado 
pelos princípios conhecíveis de um Deus totalmente bom, um governo virtuoso 
é possível e será recompensado com paz. Seguindo esses temas, podemos 
interpretar a mensagem política da Visão de Christine, na qual, de acordo com a 
introdução explicativa, o destino de Christine deve ser lido como um microcosmo 
do destino da França e do universo. Assim como as tribulações individuais de 
Christine, contadas no terceiro livro, a levam a entender a verdadeira natureza da 
felicidade, que é a participação em Deus e, portanto, na Santíssima Trindade de 
Fé, Esperança e Caridade, as tribulações da França - igualmente representadas 
como viúva abandonada - devem ser lidas como punições destinadas a trazer o 
reino à perfeição moral. (BROAD & GREEN, 2009, p. 23, tradução nossa).  

 

 Um governo virtuoso é possível dentro da efervescência do contexto social, político 

e econômico que Christine estava inserida, ou seja, para falar da filosofia política na 

perspectiva de Christine de Pizan é importante resgatar a compreensão dela a respeito da 

França. Assim, a natureza da felicidade deve ser pensada e discutida em situação análoga a 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

70 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

qual a França estava politicamente. Logo, a verdadeira natureza da verdade e os princípios 

desejáveis são os princípios da fé, esperança e caridade que definem a relação entre os 

indivíduos. Nesta direção, a Cidade das Damas é uma cidade guiada pelas damas ilustres Razão, 

Retidão e Justiça que transmitem sua mensagem a Christine, que é a responsável pela 

recepção da mensagem das damas e edificação da cidade virtuosa.  

E nós três, que aqui estamos, somos, digamos assim, uma só, na medida em que 
não conseguimos nada uma sem a outra. O que a primeira propõe, a segunda 
organiza e aplica, e eu, a terceira, dou acabamento e concluo. Foi para isso que 
todas três puseram-se de acordo: para que eu viesse em tua ajuda para dar o 
acabamento e terminar tua Cidade. Ficará, sob minha responsabilidade, fazer o 
teto e os telhados das torres, as residências suntuosas e as mansões, que serão 
todas de ouro fino e brilhante. Enfim, eu povoarei de mulheres ilustres para ti e 
trar-te-ei uma altiva rainha; a quem as outras damas, mesmo as mais nobres, 
render-lhe-ão homenagem e obediência. Assim, com tua ajuda, tua cidade será 
construída, fortificada e fechada com portas pesadas, que irei buscar no céu para 
ti, antes de colocar a chave nas tuas mãos. (PIZAN, 2012, p. 71).  

 
As três damas, juntas, são fundamentais para a edificação da cidade virtuosa das 

damas e as três têm uma equidade na responsabilidade na construção da cidade. A dama 

Razão é responsável por propor as bases da cidade, a dama Retidão organiza a cidade e, por 

sua vez, a Justiça realiza o acabamento para o estabelecimento da cidade virtuosa. A dama 

Justiça é responsável pelo povoamento da Cidade das Damas e é a Justiça que estabelece as 

residências e mansões que cada dama virtuosa ocupará na Cidade das Damas. E todas as 

damas, ali habitando com a presença das três damas ilustres reconhecerão o valor da dama 

Christine de Pizan. E esta cidade será uma cidade fortificada e inabalável e nas mãos de 

Christine ficará a responsabilidade das chaves da Cidade das Damas. Além disso, há uma 

preocupação com a perfeição moral almejada pelo bom governo. Por isso, a Filosofia de 

Christine é uma filosofia prática, preocupada e antenada aos problemas da França do seu 

tempo. Curiosamente, vejamos que o texto Monarquia de Dante Alighieri aponta que a virgem 

Justiça evita o comportamento e qualidades que possam desviar o bom governante da 

virtude: 

Além disso, o mundo está perfeitamente disposto quando nele a justiça é exercida 
em toda plenitude. Por isso Virgílio, desejando celebrar aquela época que parecia 
renascer nos tempos dele, cantava nas Bucólicas: “Já a Virgem regressa e voltam 
os reinos de Saturno”. 
“Virgem”, de fato, era chamada a justiça, que era também denominada Astreia. 
“Reino de Saturno” eram definidos aqueles tempos extraordinários, chamados 
também “tempos áureos”. A justiça em seu mais alto grau só existe sob o 
monarca. Para a melhor ordenação do mundo é necessária, portanto, a monarquia 
ou império. ALIGHIERI, 2017, p. 43). 

 

Vemos que Alighieri define a monarquia como um único modo necessário para o 

estabelecimento do bem-estar no mundo. Para que o príncipe possa estabelecer um bom 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

71 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

governo é necessário o auxílio da justiça. Dante ressalta neste parágrafo selecionado de 

Monarquia a importância da justiça para o bom governo. A justiça é uma virtude 

imprescindível para um governo. E, por isso, na ‘Cidade das Damas’ a virtude justiça é 

apresentada como aquela que primeiro se comunica com Christine. A justiça não é mais uma 

dama a serviço da igreja. A dama Justiça na concepção feminista de Christine é uma dama 

imprescindível para o estabelecimento do bom governo, sem necessidade de mediação de 

homens, sem necessidade de mediação da igreja. Por isso, qualquer pessoa que governe pode 

ser um bom governante, pois quando um governo é um governo justo torna-se indiferente 

o fato do governante ser homem ou mulher. Para Christine, é possível que a paz, a justiça e 

a prosperidade, qualidades desejadas por todo governantes aos seus territórios e 

subordinados, sejam seguidos e, além disso, tais qualidades são consequências de um governo 

sábio para a efetiva concretização de um bem comum desejada por Deus a todos aqueles que 

o seguem.  

E mesmo quando ela está preocupada, em um nível mais prático, em aconselhar 
um príncipe ou uma princesa, Christine assume que paz, justiça e prosperidade 
são possíveis desde que o príncipe ou a princesa seja suficientemente sábio e 
virtuoso para poder segui-lo. Deus manda e produz o bem comum. (BROAD & 
GREEN, 2009, p. 25, tradução nossa).  

 

 Nesta direção, podemos entender que a filosofia de Christine de Pizan é uma filosofia 

prática, pois há uma preocupação com conselhos a príncipes e princesas para que haja um 

melhor reino aqui na terra mesmo. A virtude na concepção de Christine deve ser entendida 

como uma participação e concretização da verdadeira piedade. Nesta direção ela tem uma 

perspectiva otimista, pois sua filosofia prática parte do pressuposto da possibilidade de que 

é possível que o governante alcance as virtudes aqui no governo temporal, não é uma visão 

negativa ou descontente, antes é uma filosofia otimista e positiva com relação ao uso do 

poder para o governo temporal. Por esta razão, segundo comentadoras, ela é entendida e 

descrita como instauradora dos valores renascentistas.  

Embora Christine imagine a virtude como participação na piedade, ela é muito 
mais otimista sobre a possibilidade de exercer a virtude no domínio temporal do 
que os autores medievais anteriores. Suas atitudes são, assim, justamente descritas 
como humanistas. Seu humanismo manifesta-se na crença de que uma vida ativa 
dedicada a trazer bem temporal para os outros, embora possa não ser a vida mais 
elevada (que ela admite ser a vida da contemplação de Deus), é, no entanto, uma 
expressão digna da caridade ou amor de Deus. E sua alta consideração pelas 
virtudes ativas, tão manifestas nos romanos, às vezes a leva a discordar de seu 
herói Boécio. E sua alta consideração pelas virtudes ativas, tão manifestas nos 
romanos, às vezes a leva a discordar de seu herói Boécio. Ela vê o desejo de glória 
e boa reputação como fundamentalmente benéfico, acreditando que a virtude dos 
romanos era motivada pelo costume de realizar atos públicos de reconhecimento, 
o que fomentava o desejo de adquirir renome por boas ações. Ela é levada a 
concluir que, apesar do fato de Boécio argumentar em seu terceiro livro, não 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

72 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

buscar muito ardentemente a glória neste mundo... ‘, que...’ para quem vive 
moralmente na vida ativa, desejar glória por uma causa justa não é um vício. No 
entanto, como veremos, ela também não seguiu servilmente os antigos, pois 
percebeu, com razão, que os textos deles eram a fonte de muita misoginia 
medieval. (BROAD & GREEN, 2009, p. 26, tradução nossa). 

 

 O humanismo de Christine de Pizan é uma expressão de uma mulher dedicada e 

interessada na realização do bem no mundo temporal para todos, homens e mulheres. A vida 

mais elevada para ela é a contemplação de Deus. E mesmo que a vida temporal não seja a 

mais elevada há uma profunda atenção e cuidado com a vida prática na vida temporal. A 

virtude na vida temporal é manifesta pela admiração que ela nutria pelos poetas e filósofos 

romanos, mesmo que às vezes tenha que discordar. O desejo de glória e a boa reputação, por 

exemplo, é considerado por ela como práticas benéficas para este mundo temporal. Ela 

apontava que a virtude como os poetas e pensadores romanos expunham em seus textos 

tinha a motivação de exibição e reconhecimento em atos públicos, somente. Porém, essa 

motivação já seria um indicativo de intenções para concretização de boas ações no governo 

temporal e seria uma prática incentivada pelos governantes. O fato é que esta admiração aos 

antigos não era seguida à risca por Christine, pois como comentadores apontam, ela tinha 

consciência de que os textos destes homens romanos eram fonte de misoginia, isso em plena 

idade média.  O romance A Cidade das Damas é uma proposta inovadora pensada por 

Christine no século XV, pois em seu romance reina a feminilidade, ou seja, é um livro cujo 

destaque é dado às mulheres. O reino pensado por Christine é um reino mantido pela 

Amazonas, cujo domínio das mulheres perdurará por séculos. É um reino novo, um reino 

da feminilidade.  

Depois do discurso da primeira dama, chamada Razão, a segunda, que tinha o 
nome Retidão, dirigiu-se a mim, começando a falar-me assim: “Cara amiga, não 
vou abandonar minha tarefa de construir, com tua ajuda, os edifícios que serão 
contornados e protegidos pela muralha, edificada pela minha irmã Razão, que 
guarnecem a fortaleza da Cidade das Damas”. Pegue as tuas ferramentas e venha 
comigo. Não hesite; misture a tinta no cartucho e, com a tua pluma, comece a 
construir, pois, fornecer-te-ei material suficiente para, em poucas horas, e com a 
ajuda divina, termos edificado os altos palácios reais e nobres mansões das 
excelentes e ilustres damas gloriosas que serão hospedadas nesta cidade, onde 
residirão para sempre.” 
Então, eu, Christine ouvindo as palavras da honrada dama, disse assim: 
Excelentíssima dama, eis-me aqui pronta. Ordenai-me, pois, meu desejo é de 
obedecer. 
E ela disse-me assim: Amiga, veja as belas pedras reluzentes, mais preciosas do 
que todas as outras, que encontrei e preparei para utilizar nessa construção. Crede 
que iria ficar oitiva, enquanto tu e Razão trabalháveis arduamente? Agora, arrume-
as de acordo com a linha que tracei aqui e seguindo a ordem que te dei. (PIZAN, 
2012, p. 166).  

 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

73 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

A dama Retidão é responsável de, juntamente com Christine, construir a Cidade das 

Damas, cujas bases foram edificadas pela ação da dama razão. É um reino em que a 

capacidade das mulheres em governar é preponderantemente celebrada. A Retidão convida 

Christine a edificar as habitações e mansões para uma dama ilustre, a Virgem Maria. A Cidade 

das Damas é construída por Christine de acordo com os planos e as ordens precisas da dama 

Retidão. As mulheres são partícipes em grau de igualdade no reino descrito por Christine. As 

mulheres têm destaque e são valorizadas nos escritos de Christine, o que foi destoante dos 

demais escritos do seu tempo. É importante e inovador o papel das mulheres descrito por 

Christine em A Cidade das Damas.  Nesta perspectiva, a filosofia de Pizan coloca em grau de 

igualdade as mulheres na busca pelo bem comum. 

No Livro A Cidade das Damas, Christine anuncia o que chama de “um novo 
romance de mulheres” (um novo reino da feminilidade). Este domínio é a 
substituição do antigo ‘royaume et la seigneurie des femmes’ [reino e domínio das 
mulheres] mantido pelas Amazonas, que Christine descreve como tendo durado 
muitos séculos. Seu novo reino, a Razão promete a ela, vai durar ainda mais. No 
novo reino da feminilidade, a prudência e a capacidade das mulheres de governar 
a si mesmas e aos outros serão celebradas. As mulheres, como participantes iguais 
nos planos de Deus para a humanidade, serão incluídas como iguais na busca pelo 
bem comum. (BROAD & GREEN, 2009, p. 27-28, tradução nossa).  
 

 O livro A Cidade das Damas garante às mulheres não um papel especial, mas uma 

igualdade a todos os partícipes pela promoção do bem comum e dos planos de Deus na 

humanidade. A participação das mulheres nos escritos de Christine de Pizan é um reflexo e 

resguardo do direito da mulher em governar, cujo intuito seria uma defesa do direito de 

Isabel, rainha da França, em conduzir o governo da França. A rainha Isabel foi reconhecida 

por Christine como uma mulher virtuosa e de hábitos nobres, Christine se agrada em honrar 

as mulheres com o intuito de defender Isabel dos críticos que acusavam injustamente que 

Isabel não poderia governar por ser mulher. Nesta direção, Christine defende Isabel e 

generaliza o argumento de defesa das mulheres a todas as mulheres virtuosas contra as 

opiniões desonestas acerca da capacidade de governança de mulheres.  

Isso nos permite ler a defesa de Christine das mulheres governantes, 
particularmente seus relatos de regentes do sexo feminino, como Fredegund e 
Blanche de Castela, que figuram com destaque no Livro da Cidade das damas, 
reforçando o direito de Isabel de governar como regente durante seus períodos. 
loucura do marido. De fato, os capítulos 13–15 da primeira parte da Cidade das 
damas são inteiramente abordados com exemplos de viúvas da história antiga e 
de experiências francesas mais recentes, que governaram bem seus países ou 
propriedades. (BROAD & GREEN, 2009, p. 28, tradução nossa).  

 

 A rainha Isabel foi a esposa do rei Carlos VI, desde 1385. O esposo de Isabel sofre 

de uma doença mental progressiva o que faz com que Isabel agisse, muitas vezes, com a 

autoridade de governança do rei Carlos VI. Christine faz uma defesa das mulheres 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

74 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

governantes cuja finalidade é embasar o direito de Isabel de governar a França. Pizan coloca 

em evidência as experiências bem-sucedidas de mulheres enquanto governantes 

evidenciando que não há limitações para que uma mulher exerça um bom governo. Foi a 

guerra entre Armagnacs e Borguinhões que brigando pelo poder, fez com que Isabel tivesse 

um papel decisivo enquanto herdeira do trono francês. Sofre inúmeras difamações e, 

inclusive, a rainha chega a ser presa e impedida de governar. Christine de Pizan exerce um 

papel fundamental na defesa de Isabel. Comentadoras ao fazer uma revisão minuciosa da 

vida de Isabel dizem que a reputação negativa foi injusta e consequência de uma propaganda 

difamatória à rainha Isabel. O Tratado de Troyes, assinado entre o rei Henrique V da 

Inglaterra e o rei Carlos VI da França, foi um ato importante do governo assistido pela rainha 

Isabel. Além disso, após este tratado Isabel vê Paris sendo ocupada pelos ingleses até sua 

morte. O tratado passava a sucessão do governo da França, após a morte de Carlos VI, para 

o rei Henrique V da Inglaterra. Parece que ele não foi bem aceito pelos franceses. A sucessão 

do governo francês e sua posição política melhorou substancialmente com a aparição de 

Joana D’Arc como uma grande líder militar e espiritual da França. Foi sua figura carismática 

que impulsionou as tropas a importantes vitórias que criaram caminho para coroação de 

Carlos VII. E após sucessivas vitórias em favor do rei francês contra o governo da Inglaterra, 

Joana D’Arc torna-se heroína nacional para o povo francês.  

Em várias ocasiões durante a luta entre os borgonheses e os armagnacs, resultante 
da incompetência de Carlos VI, Isabel tentou afirmar sua autoridade como 
regente. No entanto, como Christine bem entendeu, as representações clericais 
entendiam as mulheres como exemplos de humanidade não confiáveis, mutáveis 
e defeituosos minaram a autoridade da rainha e a da 'arrumadeira' que se propôs 
a defendê-la. Certamente não é coincidência, portanto, que Isabel solicite a 
coleção suntuosamente iluminada das obras de Christine, que culmina no Livro 
da Cidade das Damas, a tempo de ser apresentada a ela no início de 1414. Pois 
foi exatamente nesse período que seu chanceler, Robert le Maçon, discutiu no 
conselho real, diante do fracasso de Louis de Guyenne em cumprir a esperança 
de que ela governaria - expresso por Christine em seu livro da paz - que Isabel 
deveria liderar o governo. A direção do governo durante as ausências do rei havia 
sido inicialmente entregue a ela. (BROAD & GREEN, 2009, p. 29, tradução nossa).  
 

 Consequências da incompetência das ações de Carlos VI, Isabel tentou afirmar sua 

autoridade em vários momentos questionada por grupos políticos dominantes. Christine 

compreende que essa resistência à autoridade de Isabel ocorre em decorrência da rejeição de 

representações masculinas clericais que rejeitam a autoridade de uma mulher. Essa rejeição 

ocorre porque entendiam que as mulheres como não confiáveis, defeituosas e limitadas.  Por 

esta razão, Christine insiste incansavelmente na defesa da mulher enquanto ser político e 

capaz de governar contra a elite dominante masculina e clerical. Inclusive, Isabel tem 

conhecimento do livro A Cidade das Damas e toma consciência da competência e habilidade 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

75 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

da mulher enquanto governante virtuosa. Christine acredita e demonstra a capacidade da 

mulher enquanto boa governante guiada pela Razão, Retidão e Justiça. A última das três 

damas a guiar Christine na construção é a dama Justiça. A Justiça vem para finalizar a 

construção da cidade e, contudo, ainda há muito a ser feito para finalização. A cidade deve 

receber e abrigar a dama mais ilustre entre todas as mulheres, a virgem Maria, que é a mãe 

do salvador, verdadeiro Deus, como também, verdadeiro homem. A excelentíssima rainha 

governará a multidão de nobres damas do seu magnífico palácio.  

Dama justiça veio a mim, com todo o seu esplendor e disse-me: “minha cara, na 
verdade, vejo que trabalhastes bem, com muita força, dando o melhor para ti, para 
com a ajuda das minhas irmãs, finalizar a construção da Cidade das damas, que tu 
havias tão bem começado. É chegada a hora de providenciar, como te havia 
prometido, o que ainda resta a fazer, ou seja, trazer a excelentíssima Rainha, bem-
aventurada entre todas as mulheres, para que ela resida, aqui, na sua nobre suíte, 
governando e reinando esta cidade, onde será obrigada a grande multidão de 
nobres damas de sua corte e da sua mansão. Vejo que os palácios e as magníficas 
mansões estão acabados e decorados, e que todas as ruas estão cobertas de flores 
para acolhê-la com seu nobre cortejo de mulheres distintas. 
Que venham, então, as princesas, damas e mulheres de todas as classes, na frente, 
para acolher, com honra e devoção, aquela que não somente é rainha, mas que 
tem ainda poder e autoridade sobre todas as potências do mundo, depois do único 
filho que ela teve concebido pelo Espírito Santo, e Filho de deus Pai. Todavia, é 
justo que essa assembleia de mulheres suplique à elevada, excelentíssima e 
soberana princesa, o consentimento de descer e vir habitar entre elas aqui na terra, 
na sua cidade e congregação, sem desprezo para com a pequeneza delas em 
relação à sua grandeza. Não há dúvida de que sua inigualável humildade, sua 
bondade mais que angelical, não a obrigam a aceitar nosso convite de vir habitar 
na Cidade das Damas, onde ela terá o mais alto lugar, o palácio que minha irmã 
Retidão lhe preparou e que é feito inteiramente de glória e louvor. (PIZAN, 2012, 
p. 293-294).  

 
Como vemos, princesas, damas e mulheres das mais distintas classes acolheram a 

soberana rainha, a virgem Maria. Estamos diante de uma profunda revolução feminina, 

Christina deixa evidente que todas, absolutamente todas as damas, independentemente de 

sua classe, acolheram igualmente a virgem Maria. Todas as mulheres são iguais e suas 

condições e estratificações sociais são indiferentes diante da soberana rainha. Estamos diante 

de uma radicalização feminina da política. Por isso, a luta do feminismo de Christine é uma 

luta de superação de qualquer desigualdade e injustiça. A Justiça pede que Christine clame 

para que a excelsa rainha habite no castelo construído pela Retidão e passe entre todas as 

damas, mesmo diante da pequenez das damas ali habitantes. Este livro representa, sem 

dívidas, as discussões da boa governança e as virtudes da mulher enquanto governante. 

Também é importante lembrar que Louis de Guyenne, filho de Isabel, fracassou em defender 

o direito de Isabel de governar a França diante do conselho real. A obra de Christine é uma 

reclamação do direito natural do governo ser atribuída a Isabel, tendo em vista a 

incompetência do rei. Comentadores apontam que a visão de Christina expressa no livro A 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

76 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

Cidade das Damas é uma visão singular em que a razão, a virtude e a justiça sofrem de fraude, 

ganância e luxo e, por isso, precisam de uma fortaleza apropriada para elas. No livro A Cidade 

das Damas, a razão e a justiça são acionadas e fundamentais para construção e defesa das 

mulheres prudentes e virtuosas. As três damas majestosas e fundamentais para um bom 

governo transmitem a Christina sua mensagem para o planejamento de um governo 

feminino, a cidade é orientada por mulheres prudentes e virtuosas. 

... Razão, virtude e Justiça são acionadas, ajudando Christine a construir as 
fundações de sua edificação, planejando seus caminho e defesas e povoando-a 
com mulheres prudentes e virtuosas. O trabalho se move da memória do passado 
da compreensão da realidade das mulheres e para o desejo de piedade 
representado pela Virgem Maria e pelos santos e mártires cristãos do terceiro 
livro. (BROAD & GREEN, 2009, p. 29, tradução nossa).  
 

 Da mesma forma, a cidade também é povoada por mulheres prudentes e virtuosas. Na 

sua obra A Cidade das Damas, Christina demonstra que há limites com relação aos modelos 

clássicos. Mais à frente, quando a cidade está quase completa, a virgem Maria e todas as 

mulheres virtuosas são acolhidas nesta cidade e esse acontecimento é a representação de uma 

cidade virtuosa. Além disso, nesta cidade há um profundo questionamento acerca da forma 

com que as mulheres são representadas pela literatura:   

Aqui, mais do que em qualquer lugar, Christine demonstra os limites de seu 
respeito pelos modelos clássicos. No capítulo dezoito da terceira parte da obra, 
quando a cidade está quase completa e a Virgem Maria e os santos e mártires 
cristãos foram acolhidos nela, Justiça volta a questionar a maneira pela qual as 
mulheres foram representadas (BROAD & GREEN, 2009, p. 30, tradução nossa).  
 

A Cidade das Damas é povoada por mulheres prudentes, virtuosas e historicamente 

relevantes, o que revela uma intenção clara de reconfigurar a imagem feminina diante dos 

discursos filosóficos dominantes. Por essa razão, a obra apresenta uma crítica direta à forma 

como os filósofos clássicos representavam as mulheres, frequentemente de maneira 

depreciativa. Essa crítica é simbolicamente encarnada pela figura da dama Justiça, que 

questiona os modelos tradicionais e propõe novos parâmetros éticos e políticos baseados na 

dignidade feminina. Assim, a denúncia da misoginia nos textos clássicos não é apenas um 

elemento periférico, mas constitui o núcleo da filosofia prática de Christine de Pizan. Sua 

crítica se volta especialmente contra as autoridades pagãs, cujas concepções foram elaboradas 

sem os fundamentos da revelação cristã, e por isso, segundo Christine, carecem de sabedoria 

plena. A leitura de A Cidade das Damas, portanto, reforça a compreensão de que a filosofia 

prática de Christine está firmemente alicerçada na defesa da igualdade entre homens e 

mulheres, sendo profundamente comprometida com uma ética da justiça e da razão. Este 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

77 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

posicionamento é representado como um conhecimento verdadeiro e que se contrapõe à 

Filosofia que antecede o cristianismo.  

Não obstante, seria um erro aceitar essa crítica da misoginia clássica para sugerir 
que Christine não estava em dívida com um conceito fundamentalmente clássico 
e aristotélico do objetivo da organização política. Quando Christine diz que o bem 
comum de uma cidade é um bem geral do qual participam todos os membros, 
mulheres e homens, ela pressupõe uma concepção fundamentalmente aristotélica 
do sujeito da política. Ética e política preocupam-se com a vida florescente, e a 
melhor organização política é aquela que conduz a esse florescimento. No 
entanto, como vimos, a ideia clássica de que a felicidade é o bem maior foi 
transformada pelos primeiros cristãos, a fim de equiparar a bondade à participação 
em Deus. Christine pensa claramente que o bem das mulheres envolve seu 
desenvolvimento como seres virtuosos e, como veremos, muitas mulheres 
posteriores compartilham esse pressuposto. Virtudes são aquelas excelências de 
caráter favoráveis ao florescimento, e Christine herda uma abordagem do 
pensamento político que, portanto, se concentra na descrição detalhada do 
desenvolvimento da virtude. (BROAD & GREEN, 2009, p. 30, tradução nossa).  
 

 Sendo assim, a filosofia prática de Christine de Pizan tem uma profunda relação com 

o pensamento político clássico e aristotélico, mesmo que muitas vezes estejam em oposição. 

O bem de uma cidade é o bem que todos os membros da cidade participam, por esta razão, 

sua filosofia prática é fundamentada na definição de sujeito político pensado por Aristóteles. 

A ética e a política na perspectiva de Christine estão num contexto de florescimento da vida 

e da organização política. Christine argumenta que há mulheres inteligentes e de conduta 

mais nobres que a filosofia prática e rancorosa de Aristóteles.  

Aqueles que disseram injúrias às mulheres, por inveja, são homens indignos que, 
tendo conhecido e encontrado um grande número de mulheres mais inteligentes 
e de conduta mais nobre do que a deles, tornaram-se amargos e rancorosos. Eis 
porque sua inveja os leva a difamar todas as mulheres, esperando sufocar e 
reduzir, de tal maneira, seu renome e valor, a exemplo de que não sei qual infeliz 
que, em um tratado pomposamente intitulado Da Filosofia, esforça-se para 
demonstrar que é inconveniente aos homens terem consideração por uma mulher, 
qualquer que seja ela. Ele afirma que aqueles que mostram alguma estima pelas 
mulheres pervertem o próprio nome de seu livro, quer dizer que, da filosofia, eles 
fazem “filoloucura” pelas argúcias e propósitos falaciosos que ele defende. 
(PIZAN, 2012, p. 77).  
 

E aqueles que, por inveja, construíram argumentos de insultos às mulheres quando 

encontraram mulheres mais inteligentes e de conduta mais nobre do que a deles e, por isso, 

são tão amargos e rancorosos. E é esta inveja que os levam a difamar, sufocar e reduzir os 

argumentos das mulheres. Por esta razão, as comentadoras apontam que as virtudes ideais 

para uma governança na concepção de Christine proporcionam a ideia de igualdade a aquelas 

que legitimamente usam do seu poder para uma boa governança.  

Ela oferece uma concepção compassiva e cuidadosa do monarca legítimo que 
difere consideravelmente dos modelos anteriores e posteriores, tanto na falta de 
ênfase na importância da descendência masculina como origem da legitimidade 
quanto na desconfiança do uso da força bruta. (BROAD & GREEN, 2009, p. 30-
31, tradução nossa).  



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

78 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

 

 O argumento de Christine de Pizan usado para o desenvolvimento da sua filosofia 

prática na obra A Cidade das Damas é uma argumentação favorável à autoridade política e à 

competência das mulheres em governar. Por esta razão, ela tem um pensamento original com 

relação às virtudes necessárias para que uma dama monarca construa um governo temporal 

virtuoso. Ela começa o livro A Cidade das Damas tecendo um comentário da obra Meteolo, 

uma obra latina e traduzida por Jean Le Fevre de Resson, em 1274. Ela afirmando que riu 

quando leu Meteolo e continua: “... ainda não o havia lido, mas sabia que, entre outros livros, 

esse tinha a reputação de falar mal das mulheres!” (PIZAN, 2012, p. 58). Contudo, foi a partir 

da leitura desse livro que: 

Porém, a leitura daquele livro, apesar de não ter nenhuma autoridade, suscitou em 
mim uma reflexão que me atordoou profundamente. Perguntava-me quais 
poderia ser as causas e motivos que levaram tantos homens, clérigos e outros, a 
maldizer as mulheres e a condenar suas condutas em palavras, tratados e escritos. 
Isso não é questão de um ou dois homens, nem mesmo só deste Meteolo, - quem 
não incluiria entre os sábios, pois seu livro não passa de uma gozação -; mas, pelo 
contrário, nenhum texto está totalmente isento disso. Filósofos, poetas e 
moralistas, e a lista poderia ser bem longa, todos parecem falar com a mesma voz 
para chegar à conclusão de que a mulher é profundamente má e inclinada ao vício 
(PIZAN, 2012, p. 58-59). 

 

 Ela argumenta que o livro Meteolo provoca uma reflexão acerca da motivação dos 

homens maldizer as mulheres e a condenar suas condutas e práticas nos seus tratados 

escritos, colocando sempre a mulher em condição má e inclinada ao vício e com isso os 

leitores a entenderiam em grau de inferioridade e, inclusive, ela chega a argumentar que 

nenhum texto de Filosofia está isento disso. Por este motivo, 

a linguagem desses velhotes é, geralmente, lúbrica e devassa, como podes contatar 
nesse Meteolo que ele próprio se diz velhote, cheio de concupiscência, mas 
impotente; seu exemplo te mostra bem a verdade do que estou dizendo, e posso 
te assegurar que o mesmo acontece com muitos outros (PIZAN, 2012, p. 76).  

 
 Ela argumenta que os escritos filosóficos mostram e confirmam aquilo que ela diz 

sobre aquele Meteolo e sobre muitos outros livros. Mas, Christine acredita que as mulheres 

têm entendimento suficiente para aprender as leis e a experiência provava justamente o 

contrário daquilo que os filósofos clássicos diziam a respeito das mulheres. Tem-se 

conhecimento de inúmeras mulheres cujo exemplo e história demonstram a competência de 

todas elas no passado, bem como, no presente.  

Mas, se alguns estavam querendo dizer que as mulheres tinham entendimento 
suficiente para aprender as leis, a experiência prova, justamente, o contrário. 
Como será dito depois, tem-se conhecimento de numerosas mulheres do passado 
e do presente, que foram grandes filósofas e aprenderam ciências bem mais 
difíceis e nobres do que as leis escritas e os estatutos dos homens. Por outra parte, 
se estavam afirmar que as mulheres não têm nenhuma vocação natural para a 
política e a ordem pública, poderia citar-te exemplos de várias mulheres ilustres 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

79 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

que reinaram no passado. E, a fim de que possas conhecer melhor a verdade, 
lembrar-te-ei algumas de tuas contemporâneas que, depois de viúvas, 
conseguiram dirigir tão bem seus negócios, depois da morte de seus maridos, 
dando prova inegável de que qualquer atividade é conveniente para uma mulher 
inteligente. (PIZAN, 2012, p. 92).  

 
Assim, o que Christine propõe é que há numerosas mulheres no passado e no 

presente, na ciência e na filosofia que aprenderam coisas bem mais difíceis e nobres. Elas 

contribuíram mais do que aqueles que por descuido ou inveja reduzem e silenciam tantas 

mulheres na filosofia e na ciência.  E para aqueles que afirmavam que a mulher não tinha 

nenhuma vocação ‘natural’ pela política e pela ordem pública, Christine de Pizan lembra a 

todos os seus leitores em A Cidade das Damas o exemplo de inúmeras mulheres ilustres e 

virtuosas que governaram com virtude e inteligência. Curiosamente, o que pudemos perceber 

e destacar é que na visão madura de Christine de Pizan no Livro da Paz, texto que contém as 

formulações do seu pensamento sobre o bom governo, ela continua com o desenvolvimento 

de suas ideias políticas fundamentais já apontadas aqui no livro A Cidade das Damas. Contudo, 

no Livro da Paz, Christine trata da arte do bom governo e expande sua concepção de filosofia 

prática e política a todos aqueles com o intuito de governar bem, sejam homens ou mulheres. 

É um livro dedicado à reflexão de um governo virtuoso.  

O ponto central da compreensão de Christine da arte de governo é que ela deve 
ser direcionada ao bem comum e guiada pela sabedoria e pela virtude que ela 
chama de “prudência”. (PIZAN, 2008, p. 22, tradução nossa, tradução nossa).  

 

 O bom governo deve ter a intenção e direção ao bem comum e essa pretensão tem 

a finalidade de que governo guiado pela sabedoria e virtude seja prudente, e a prudência aqui 

é entendida em concordância com a concepção aristotélica de prudência. É um livro da 

maturidade de Christine que ela pensa um governo justo, a filosofia prática de Christine de 

Pizan era pautada na ideia da Justiça, da atualização do reino dos céus aqui mesmo, na terra. 

Segundo Karen Green (2008, p. 24):  

No Livro da Paz, Christine oferece uma visão utópica de um governante inteligente 
e justo, capaz de seguir o conselho daqueles que são mais velhos e mais sábios, 
trabalhadores, amantes da paz, clemente e, ao mesmo tempo, firmes na justiça. 
Apesar da lamentável situação política de seu tempo, ela nunca desiste de seu 
otimismo de que a paz e a justiça sejam possíveis na Terra e no céu. Aqui pode-
se detectar a influência de Dante em seu pensamento político. (GREEN, 2008, p. 
24, tradução nossa).  

 

No Livro da Paz ela trabalha para que o Delfim da França seja respeitado pela 

sociedade, Delfim era o título de herdeiro da coroa francesa. Para que Delfim seja respeitado 

ela recomenda que suas ações na administração pública sejam justas e moralmente 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

80 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

condizentes com sua função. Talvez, a utopia de Christine fosse uma utopia da paz. Por isso, 

ela faz algumas recomendações ao Delfim no Livro da Paz.  Explica Green (2008, p.28):  

Também no Livro da Paz, ela trabalha para incentivar o respeito à monarquia e 
incentiva o delfim a merecer esse respeito. Ele deve administrar a justiça 
prontamente e com firmeza, tornar-se um exemplo digno da dignidade de seu 
cargo, evitar a ira e a crueldade, ser aberto, clemente e sincero. Ele deve se colocar 
à disposição dos súditos e vestir-se sempre da maneira apropriada à sua posição. 
De um ponto de vista moderno, essa imagem aparece como um clichê. Se as 
monarquias pudessem garantir a si mesmas tais monarcas, elas poderiam oferecer 
um bom governo, mas as monarcas são humanas, e os humanos, colocados em 
uma posição de poder excessivo, raramente são capazes de viver de acordo com 
esse ideal. Em breve, a insistência de Christine de que um rei deveria dar bons 
conselhos se tornará a exigência de que o poder do monarca seja restringido por 
conselho. Mas Christine nunca discute tais restrições formais ao poder do 
monarca. No entanto, não devemos julgar a originalidade de Christine pelo que 
veio depois, mas em relação às imagens e textos disponíveis para ela, e neste 
trabalho podemos vê-la estampando sua própria marca bastante original na 
tradição do virtuoso príncipe cristão. (PIZAN, 2008, p. 28, tradução nossa).  

 

A boa governança deve estar comprometida com a justiça e a prudência. O Delfim 

deve evitar a ira e a crueldade aos seus súditos, bem como, sempre se colocar à disposição 

deles. Contudo, o monarca é humano e consequentemente não está isento de erros, isso faz 

Christine pensar na possibilidade de um conselho que pudesse auxiliar quem governa e 

estabelecer limites para quem governasse com destemperança. Contudo, ela não deixa 

esmiuçada qual seria a atribuição precisamente deste conselho. Ao pensar a virtude de um 

príncipe cristão, Christine de Pizan organiza a imagem de um governante, seja ele homem 

ou mulher. Sendo assim, explica Karen Green (2008, p. 30):  

quando se leva em conta a totalidade da obra de Christine, vê-se que ela pintou o 
retrato de um monarca cristão ideal, que é um governante sábio e prudente, e 
esboçou um papel que poderia ser desempenhado por uma mulher e também por 
um homem. (GREEN, 2008, p. 30, tradução nossa).  

 
A virtude na filosofia prática de Christine direciona o sentido e a centralidade que as 

mulheres têm na totalidade dos seus escritos filosóficos. Nesta direção, todos podem atingir 

a excelência humana e o governo deve ser o fio norteador e o provocador da virtude e da 

excelência humana na sociedade. Por isso, ela corrige o argumento dos filósofos antigos e 

ressalta que as mulheres não são homens defeituosos, mas como todos os demais são capazes 

construir uma cidade virtuosa aqui mesmo, neste mundo e sem necessidade de recorrer a 

outro para exercer a excelência nas ações virtuosas. Nesse sentido, ela constrói uma 

concepção geral bem elaborada da natureza humana, pautada pela excelência e a virtude que 

defende em sua filosofia prática.  Por isso, a ideia de felicidade e bem comum à sociedade é 

repensada pela filósofa. Em sua filosofia prática Christine pensa que a ideia de felicidade e 

bem maior foi transformada pelos primeiros cristãos e foi equiparada pelos primeiros cristãos 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

81 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

com a bondade de Deus. Logo, a filosofia prática de Christine de Pizan parte de sua 

preocupação com a inserção das mulheres na vida prática, que deve ser uma preocupação 

compartilhada entre todos os concidadãos. Sem dúvida, Christine considera que nos modelos 

clássicos predominam o maldizer as mulheres como aventuras hipócritas.  

Outros homens condenaram as mulheres por outras razões: uns por conta de seus 
próprios vícios, outros devido á enfermidade de seu próprio corpo, outros por 
pura inveja, outros ainda porque adoram maldizer. Outros, ainda, para mostrar 
que leram bastante, baseiam-se mais naquilo que encontraram nos livros e fazem 
apenas citar os autores, repetindo o que já se foi dito. Aqueles que fazem devido 
a seus próprios vícios, considero que perderam sua juventude na depravação, 
abandonando-se à promiscuidade. O considerável número de suas aventuras os 
fez tornarem-se hipócritas. (PIZAN, 2012, p. 75-76).  

 
As mulheres eram frequentemente condenadas por pura inveja, e as justificativas 

apresentadas por muitos autores serviam apenas para maldizê-las. Outros pensadores não 

reconheceram a importância das mulheres simplesmente porque, ao lerem obras anteriores 

onde elas eram ausentes ou depreciadas, limitaram-se a reproduzir passivamente esses 

discursos, optando pelo silêncio e pela omissão. Alguns desprezavam as mulheres não por 

argumentos racionais, mas porque, ao se entregarem à própria promiscuidade, projetavam 

sua culpa nas mulheres e, para encobrir seus próprios vícios, preferiam silenciá-las. Para 

Christine de Pizan, essa ausência das mulheres dos espaços públicos, bem como a 

depreciação sistemática de sua imagem — tanto pública quanto privada —, revela-se como 

uma aventura hipócrita e injusta. 

Em oposição à maioria de seus contemporâneos, Christine afirma que as mulheres 

são também portadoras de virtude. Nessa direção, sua filosofia prática baseia-se na ideia de 

que a virtude é um bem comum, acessível a todos, homens e mulheres. Como herdeira desse 

ideal de florescimento moral e político, ela defende que a virtude é uma qualidade essencial 

a todo cidadão, e não um atributo exclusivamente masculino. De fato, o tema das virtudes 

necessárias a um bom governo é recorrente nos textos de filosofia política da Idade Média. 

Contudo, embora dialogue com os principais autores de sua época, Christine de Pizan rompe 

com a tradição ao propor um modelo de governo virtuoso desvinculado da dominação 

masculina. 

Sua filosofia prática, expressa de forma exemplar em A Cidade das Damas, pode ser 

compreendida como uma antecipação crítica dos tratados modernos sobre a política e o 

poder. Ao escrever sobre uma cidade edificada por e para mulheres virtuosas, Christine 

estabelece as bases para um pensamento político que ultrapassa os limites da exclusão de 

gênero e antecipa preocupações que serão retomadas por autores modernos. A obra de 



MARINHO, A. L. da S. A filosofia prática de Christine de Pizan 
 

82 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 57-82 Especial 

 

Christine, portanto, deve ser vista não apenas como uma resposta ao seu tempo, mas como 

uma semente singular de uma filosofia política voltada à justiça, à razão e à inclusão — 

fundamentos indispensáveis para a construção de qualquer cidade verdadeiramente virtuosa. 

 
Referências Bibliográficas 
 
 
ALIGHIERI, Dante. Monarquia. Tradução Ciro Mioranza. São Paulo: Lafonte, 2017.  
 
AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Trad. Alexandre Corrêa. São Paulo: Loyola, 2001. 
 
ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Trad. Antônio de Castro Caeiro. São Paulo: Edições 
Loyola, 2009. 
 
BROAD, Jacqueline & GREEN, Karen. A History of Women’s Political Thought in 
Europe 1400-1700. New York: Cambridge University Press, 2009.  
 
DEPLAGNE, Luciana. O Parto de Christine: o exercício do diálogo retórico como 
construção do conhecimento no Livro A Cidade Das Damas (1405), de Christine de 
Pizan:(Christine's Delivery: the exercise of rhetoric dialogue in the construction of 
knowledge in the book The City of Ladies (1405), by Christine de Pizan). In: Brathair -
Revista de Estudos Celtas e Germânicos, v. 20, n. 1, p. 252-274, 2020. 
 
HULT, David F. Christine de Pizan and the moral of history. Ithaca: Cornell University 
Press, 1986. 
 
PIZAN, Christine de. The book of peace. Karen Green, Contant J. Mews & Janice Pinder 
(Eds.). Pensilvânia: Pennsylvania State University, 2008. 
 
GREEN, Karen. Introduction. In: The book of peace. Karen Green, Contant J. Mews & 
Janice Pinder (Eds.). Pensilvânia: Pennsylvania State University, 2008. 
 
SCHMIDT, Ana Rieger. Christine de Pizan. Blogs de Ciência da universidade estadual de 
Campinas: Mulheres na Filosofia, v. 6, n. 3, p. 1-15, 2020. 
 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 30 Nov 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 
 

 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

 

 

 

EDUCANDO PARA A RAZÃO CONSCIENTE DE SI MESMA E O 
ENSINO DE FILOSOFIA: UMA PERSPECTIVA HEGELIANA 

 
EDUCATING FOR SELF-CONSCIOUS REASON AND THE TEACHING OF 

PHILOSOPHY: A HEGELIAN PERSPECTIVE 
 
 

 

Helder Francisco Bezerra de Barros  

_____________________________________ 

Mestre em Filosofia pela UFPE 

Professor da Secretaria de Educação do Estado de Pernambuco – SEE/PE 

helderfranciscobbarros@gmail.com 

 
 
O presente artigo visa contribuir com a 
reflexão acerca da educação e do ensino de 
filosofia tendo como base o estudo do 
filósofo Friedrich Hegel. Busca-se 
apresentar uma visão da perspectiva 
hegeliana de educação, da formação do 
homem para a vida e do ensino de filosofia 
mediante o contexto histórico do filósofo, 
elencando os desafios atuais de ensinar 
filosofia. Assim, procura-se analisar as 
contribuições de Hegel para a 
compreensão de educação 
contemporânea, bem como, suas 
contribuições para a pesquisa do ensino de 
filosofia e o engajamento do 
educador/educando no movimento 
filosófico de ensinar/aprender, em seus 
paradigmas e rupturas e no compromisso 
do ensino de filosofia com o tempo 
presente e o mundo futuro. 
 
Palavras-Chave: Educação. Ensino. 
Filosofia. 

This article aims to contribute to the 
reflection on the education and teaching 
of philosophy based on the study of the 
philosopher Friedrich Hegel. It seeks to 
present a vision of the Hegelian 
perspective of education, the formation of 
man for life and the teaching of 
philosophy through the historical context 
of the philosopher, listing the current 
challenges of teaching philosophy. Thus, it 
seeks to analyze Hegel's contributions to 
the understanding of contemporary 
education, as well as his contributions to 
the research of philosophy teaching and 
the educator/student's engagement in the 
philosophical movement of 
teaching/learning, in its paradigms and 
ruptures and in the commitment of 
philosophy teaching to the present time 
and the future world. 
 
Keywords: Education. Teaching. 
Philosophy. 

   
 

 

 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

84 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

1. Introdução 
 
 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831), foi um filósofo muito à frente do seu tempo. 

Tido como um pensador historiocêntrico, debruçou seus esforços sobre o passado da história, da 

história da filosofia e da história das artes.  

Hegel era um grande conhecedor de sua época, vivendo intensamente seu tempo, 

concebendo sua filosofia segundo a qual a natureza, a história e o tempo são momentos em que se 

dá a realização do homem através da consciência de si, sendo esses momentos tidos como 

contínuos, chamados por Hegel de dialética.  

Segundo Hegel, a função na qual deve o filósofo se preocupar é a de traduzir seu tempo 

em conceitos. Criou seu próprio sistema, no qual apresentava um roteiro que explanava os 

conceitos fundamentais da ciência. Após abandonar a vida de pastor dedicou-se ao ensino. Foi 

preceptor privado até chegar a função de diretor e professor de ciências filosóficas no Ginásio de 

Nuremberg.  

Uma de suas preocupações era o lugar da filosofia no ginásio. Mesmo não tendo escrito 

diretamente nenhuma obra que tratasse da questão educacional ou do ensino da filosofia, seus 

escritos no período procuraram tratar das preocupações relativas a essas duas questões, 

especialmente no que diz respeito a formação do homem. Nesses escritos Hegel defendia que o 

ensino da filosofia precisa se dar de forma enciclopédica, na qual se daria como uma educação 

universal e uma suprassunção da paideia grega e da humanitas medieval.  

Curiosamente, a partir de seu conceito de reconhecimento mútuo, podemos depreender já 

em Hegel que aprender é aprender com alguém, por intermédio de alguém, por um processo 

mediado no qual a figura do mestre é a de figura central de mediador, sendo necessário, assim, a 

passagem do indivíduo pelo processo formativo. Contudo, esse processo formativo se daria por 

etapas no qual o indivíduo passaria por fases determinadas, entendidas por Hegel já como uma 

introdução ao pensamento filosófico, uma propedêutica, para então adentrar no estudo da filosofia. 

 

2. Educando para a razão consciente em si mesma 

 

 A educação carrega em si um conjunto de valores que tem como finalidade a formação 

humana. Visto que todo ser humano é um ser axiológico, podemos deduzir que é por meio da 

educação que o ser humano rompe os limites naturais e passa a ser o próprio mediador de sua vida. 

Entre os gregos antigos, a educação era vista como elemento imprescindível na formação 

humana. Na verdade, os primeiros povos a creditar na educação uma formação para a excelência 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

85 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

humana foram os gregos. Para eles a educação que ao homem era dada definiria seu caráter, sendo 

assim concebida sempre como uma busca da virtude – eis aí a proposta de uma educação ideal. 

Para Platão (428 a.C. – 347 a.C.): 

O ser humano, nós o afirmamos, é uma criatura doméstica, civilizada e, no entanto, se 
por um lado, graças a uma correta educação combinada a uma felicidade natural se 
 erte ordinariamente na mais divina e na mais dócil de todas as criaturas, à falta da 
educação suficiente e bem orientada, é a mais selvagem de todas sobre a Terra. 
(PLATÃO, 1999, 766a, p. 248, grifo nosso) 

 

No contexto grego e com o advento da hegemonia da cidade-estado de Atenas, a educação 

assume um papel coletivo, deixando de ser uma prática individual e passando a ser socializada de 

forma coletiva. É por meio dessa “mudança de um ensino individual para um ensino grupal que 

vai exigir uma institucionalização da educação” (TEIXEIRA, 1999, p. 17).  

Platão, com a criação de sua academia, é consequentemente o primeiro a institucionalizar a 

formação humana, pois tinha uma grande preocupação na formação do cidadão grego, voltando 

sua assim sua atenção para o autoconhecimento e a formação intelectual. Ao longo de todo 

processo histórico a educação se encontrou com o desafio da humanização. Educar é antes de tudo 

um encontro do homem consigo mesmo, com sua natureza aberta e num eterno processo de vir-

a-ser. Nesse sentido, afirma Evilázio Teixeira: 

O homem traz consigo o imperativo de crescer sempre mais no seu ser. Sua vida se 
manifesta como aberta. Através da relação e na relação existe a possibilidade de tornar-
se sempre mais e melhor. A vida do homem, antes de mais nada se apresenta como um 
encontro. Essa possibilidade aberta ao homem nós a chamamos de educação. 
(TEIXEIRA, 1999, p. 24) 

 

 A Idade Média também apresenta uma finalidade na busca da educação. Entre a dicotomia 

Fé e Razão está a intencionalidade formativa da educação medieval na formação de consciências. 

A igreja católica foi a principal detentora dessa educação e tanto na Alta Idade Média (séc. V – X), 

quanto na Baixa Idade Média (séc. X – XV), por meio da Patrística e da Escolástica, a igreja se 

manteve à frente da defesa e moldes da formação humana.  

Não é de se estranhar se percebermos na educação contemporânea elementos da tradição 

medieval. Isso porque a educação medieval tinha como base um florescimento não só para sua 

época, mas também para a posteridade. Segundo Schneider e Neotti (2007, p. 3), na idade medieval 

“desenvolveu-se então um novo conceito de educação, onde, acreditavam os pensadores desta 

época, as palavras possuíam em si a possibilidade de resgatar a experiência humana esquecida.” 

Mesmo diante da razão, a revelação sempre possuía a palavra final como verdade última do 

conhecimento. 

A partir do século XV a educação ganha novos caminhos. A modernidade, com críticas ao 

sistema medieval inicia uma nova forma de pensar e com ela um olhar mais racional para a 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

86 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

educação. René Descartes, filósofo francês, introduz no pensamento moderno a racionalidade e 

com ela a dualidade entre o sujeito e o objeto, a Res Cogitans e a Res Extensa. Diz Aloson Bezerra de 

Carvalho: 

Emergem da obra cartesiana algumas ideias e concepções que vão caracterizar todo um 
período filosófico, sistematizando uma nova de maneira de pensar. Se as humanidades 
não mais lhe compraziam, Descartes foi seduzido pelas matemáticas, devido às certezas 
e à evidência de suas razões. (CARVALHO, 2002, p. 6) 
 

 A busca principal de Descartes foi justamente a de apresentar uma verdade capaz de dar ao 

homem uma base sólida para sua própria existência. Com a construção racional da máxima “Penso, 

logo existo”, Descartes torna-se o modelo central e incontestável da valorização da razão na 

modernidade.  

 No entanto, um dos paradoxos deixados pelos modernos foi a dicotomia entre sujeito 

racional e autônomo e a necessidade que o próprio sujeito tinha de estabelecer limites a sua 

liberdade, e assim, conferir a coletividade uma forma de governar. Só com Immanuel Kant e sua 

distinção entre uso público e uso privado da razão é que teremos uma primeira superação dessa 

querela deixada pelos modernos. Segundo Kant, o uso público é aquele livre das amarras sociais, 

que mediante o povo, possa fazer uso livre da  razão. O uso privado da razão é aquele em que se 

faz o uso em detrimento da própria função a que se destina cumprir. Entre ambos, o uso público 

é o que confere ao sujeito a livre autonomia de suas escolhas e de sua própria razão de ser. 

Eis aqui por toda parte a limitação da liberdade. Que limitação, porém, impede o 
esclarecimento [<AUFKLÂRUNG>]? Qual não o impede, e até mesmo favorece? 
Respondo: o uso público de sua razão deve ser sempre livre e só ele pode realizar o 
esclarecimento [<AUFKLÂRUNG>] entre os homens. (KANT, 2018. p. 2). 
 

 Portanto, Kant justifica uma educação para a autonomia, visando estabelecer um convite 

ao educando, para que, mediante o uso racional da liberdade, saia da condição de menoridade, 

torne-se um ser humano autêntico e autônomo, capaz de distinguir de forma originaria e pessoal o 

que é bom, justo e moral, e assim, agir enquanto dotado de razão e vontade, vindo a ser senhor de 

si e de suas próprias ações, de modo a estabelecer um estado de liberdade e autonomia. 

 Contudo, é com W. F. G. Hegel (1770-1831), que a compreensão de razão no decorrer do 

seu desenvolvimento alcança a universalidade que Kant tanto buscou. Por um caminho contrário 

ao de Kant, Hegel sustenta que sem educação não há razão, autonomia ou liberdade, e que 

nenhuma sociedade se sustentaria sem a formação do Espírito, uma vez que este configura a vida 

vivida pela humanidade, logo, universal. Pedro Geraldo Novelli afirma que, 

Para Hegel não há sociedade que se sustente sem a educação, pois ela é expressão da 
razão que busca estabelecer a liberdade e implantá-la enquanto prática corrente. Disso, 
deriva a concepção hegeliana de homem que se caracteriza pela construção de si com 
seus semelhantes através da história. Esse homem é responsável pelo seu destino e por 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

87 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

sua felicidade que não se identifica de forma absoluta com qualquer estrutura material. 
(NOVELLI, 2001, p. 65). 

 

 Segundo Hegel o homem autoforma-se enquanto subjetividade. Por meio da história e do 

progresso do espírito, que é a própria ideia de mundo, a consciência adquire maturação sobre a 

capacidade de saber sobre si mesmo e nesse processo histórico-dialético alcança uma razão mais 

elevada. Essa subjetividade por sua vez é caracterizada como uma pluralidade de espíritos que se 

provocam e se contrapõem enquanto consciências livres e autônomas, e nesse movimento educa e 

auto educa-se para uma consciência de si universal, qual Hegel chamou de razão. De acordo com 

Silva, 

A pluralidade de ‘Eus’, que se contrapõe enquanto consciências autônomas e que, 
portanto, resistem mutuamente umas às outras, coincidem na autonomia, constituindo 
uma consciência de sua autonomia, é ‘consciência-de-si’, e por ser universal, é uma 
‘consciência-de-si’ universal. E como já foi apontado, a ‘consciência-de-si universal é a 
razão. (SILVA, 2013, p. 36). 
 

 Sem dúvida a grande contribuição de Hegel para a educação foi a sua compreensão dialética 

entre homem, sociedade e história. Com a superação da concepção grega de educação (paidéia), 

Hegel coloca no mundo o lugar de destaque da formação humana, por meio do Espírito e tira da 

natureza os resultados impostos de uma educação dada por vias naturais. 

 Para atingir uma educação para a razão consciente em si mesma, ou seja, uma unidade do 

espírito subjetivo com o espírito objetivo, é necessário um processo de maturação, de passagem da 

consciência para autoconsciência e, assim, seu educar-se a si mesmo. Tudo isso para Hegel só é 

possível pelo decorrer da experiência humana, da história em si, pois é por meio dela que a razão 

consciente em si mesma avança na capacidade de ver o mundo a sua volta, de saber-se a si mesmo 

e de formar-se, sendo educador e educando.  

Conclui Silva que: 

Tendo atingido o momento da razão, o espírito subjetivo educou-se para a universalidade 
e, no decorrer de seu desenvolvimento, superando-dialeticamente cada momento 
precedente – alma, consciência e ‘consciência-de-si’ -, o espírito subjetivo avançou no seu 
educar-se. Essa formação subjetiva decorrente do processo de seu desenvolvimento 
confere-lhe o progresso do saber sobre si mesmo e, consequentemente, o avanço na 
apreensão do conceito da liberdade. Sendo subjetiva, essa formação, então, é uma 
autoeducação. Aqui, o termo ‘educação’ deve ser acionado, pois é o que melhor define o 
caráter subjetivo da formação que está ocorrendo. (SILVA, 2013, p. 36). 
 

 Nesse processo de educar para a razão consciente em si mesma, e mais precisamente através 

do olhar hegeliano sobre a formação humana, é necessário destacar a fundamentação da educação 

através de uma postura cultural ética. Tanto pelo processo histórico de superação de si, como da 

prática resultante desse processo de autoformação de si consigo mesmo e de si para o outro.  



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

88 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

Em termos gerais só faz sentido uma educação para a razão consciente em si mesma, se no 

seu processo teórico tiver como finalidade uma vivência prática, alicerçada em uma ética cultural 

do bem, do justo e da moral. 

 

3. O ensino de filosofia: uma perspectiva hegeliana  

 

 Ensinar é antes de tudo uma necessidade humana. Desde os primórdios da humanidade 

que a atividade de ensinar é do homem uma indagação constante pelo seu sentido final. Ainda que, 

se pudesse de imediato conceituar o “que é ensinar?”, ainda assim, não teríamos uma definição 

unívoca de tal conclusão. Isso porque, tal ação é antes de tudo um modo de vida, uma prática 

constante e em movimento que se manifesta através do ato formador do humano. 

Uma das primeiras motivações do ato de filosofar foi o espanto do homem em face da 

abrangência do mundo e do próprio saber humano. A própria enunciação “filo-sofia” (amigo do 

saber), traz em si a dimensão humana em face do aprender/ensinar, haja vista que todo processo 

educativo, é também, auto formativo.  

 Para Hegel “o processo de formação do indivíduo assemelha-se ao próprio processo de 

formação do espírito, isto é, da vida.” (NOVELLI, 2001, p. 73). Assim, definir em um primeiro 

momento o “que é ensinar?”, é antes de tudo, estabelecer uma compreensão de formação humana 

por meio de uma prática. 

 A questão não seria mais simples quando se perguntado o “que é ensinar filosofia?”. Para 

Alejandro Cerletti: 

As dificuldades em construir um ponto de partida para abordar os aspectos básicos do 
ensino de filosofia, longe de se apresentarem como um obstáculo intransponível, são, 
pelo contrário, o motor e o estímulo que nos permite avançar sobre o nosso problema. 
(CERLETTI, 2009, p. 12). 
 

 Assim, como por necessidade o homem ensina e aprende, por necessidade o homem 

também filosofa. Para Lorieri (2015, p. 1), “o ser humano é um ser que filosofa por ter 

necessidade”. Isso porque seu ponto de vista se justifica como uma apresentação da filosofia como 

elemento constituinte da formação humana. Tal formação acontece pelo exercício constante do 

filosofar. Neste sentido a filosofia se faz como um verdadeiro ato de liberdade e libertador.  

Vista como algo acessível a todos e defendida por Hegel a partir do seu ato de filosofar 

e/ou aprender filosofia, pois para Hegel não há diferença, o ensino de filosofia ganha em sua 

dimensão central bases sólidas e históricas como abordagem central de si mesmo. 

Assim como em Hegel, para Alejandro Cerletti filosofia e filosofar se encontram unidos, 

em um mesmo movimento, e nesse processo alunos professores dividem o protagonismo em 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

89 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

comum do pensamento filosófico. Dessa forma, o ensino de filosofia passa a fazer parte não 

somente da teoria, mas torna-se prática concreta entre educador e educando. Diz Cerletti: 

Filosofia e filosofar se encontram unidos, então, no mesmo movimento, tanto o da 
prática filosófica como o do ensino de filosofia. Portanto, ensinar filosofia e ensinar a 
filosofar conformam uma mesma tarefa de desdobramento filosófico, em que 
professores e alunos compõem um espaço comum de pensamento. É em virtude disso 
que avaliamos que todo ensino de filosofia deveria ser, em sentido estrito, um ensino 

filosófico. (CERLETTI, 2009, p. 19) 

 

Mesmo não tendo escrito nenhuma obra que trate diretamente sobre o ensino de filosofia 

ou da questão educacional, os escritos hegelianos procuram tratar sobre essas questões, de maneira 

mais profunda sobre a formação do homem.  

Para Hegel o ensino de filosofia deveria se dar como uma educação universal. Para isso, 

deve ser tido como uma organização enciclopédica onde o aprender é aprender com alguém, sendo 

necessário assim a passagem do indivíduo por etapas formativas. Em seus escritos sobre o ensino 

de filosofia Hegel diz: 

Nada mais pode conter do que o conteúdo universal da filosofia, a saber, os conceitos 
fundamentais e os princípios das suas ciências particulares, de que enumero as três 
principais: 1. A Lógica, 2. A Filosofia da Natureza, 3. A Filosofia do Espírito. Todas as 
outras ciências, que se devem considerar como não filosóficas, entram de facto nestas, 
segundo os seus princípios, e só segundo estes princípios se devem considerar na 
Enciclopédia, porque esta é filosófica. (HEGEL, 1989, p. 7) 

 

Nos escritos Hegelianos, principalmente nos escritos voltados aos seus alunos, Hegel 

postula uma Propedêutica Filosófica como meio de introdução ao pensamento filosófico. Para 

Hegel o ensino de filosofia deveria agir como introdutório das demais ciências, e por sua vez, 

deveria ser iniciado com o que se tem de mais próximo do aluno. 

Assim, em Hegel, o ensino de filosofia estaria para uma atividade própria de ideias, com 

clara preocupação da formação do homem e com uma proposta pedagógica de superação da 

dicotomia teoria e prática, possibilitando uma facilidade no trabalho docente em auxiliar o aluno a 

vislumbrar a filosofia em sua vida, adquirindo prazer e gosto por ela e se capacitando no próprio 

exercício do filosofar. 

É importante destacar que a concepção de educação em Hegel é própria do seu tempo, 

contexto e origem, havendo limitações em suas posturas assumidas, bem como contribuições 

valiosas para os desafios de se pensar o ensino de filosofia na atualidade. 

 

 

 

 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

90 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

Considerações Finais 

 

O ensino de filosofia traz consigo grandes desafios e precisa ser investigado com atenção e 

cautela. É preciso compreender de forma clara e firme a necessidade dos objetivos educacionais 

que se pode atribuir à filosofia e estabelecer possíveis fins filosóficos, e as formas de alcançá-los, 

para que seja possível uma efetiva contribuição à formação educacional. A própria filosofia exige 

um método de ensino, e assim, é preciso estabelecer uma proposta de ensino onde o professor 

possa desenvolver com seu aluno um método que o ensine a pensar. 

 No ato de ensinar filosofia, faz-se necessário compreender que o contato e a experiência 

com a filosofia têm como finalidade dar ao aluno a possibilidade de julgar a realidade por meio da 

reflexão filosófica, só assim é possível uma educação autoconsciente, emancipatória, justa, livres 

dos arcabouços impostos por uma vida de mundo limitada. 

O ensino de filosofia é sempre um processo aberto em movimento constante e para que se 

torne método educativo é necessário a análise crítica, auxiliada pelos talentos da razão, que são 

colocados como princípios investigativos. Para isso, a educação torna-se condição necessária para 

que o homem alcance autonomia, e assim, tenha coragem de fazer uso de seu próprio 

entendimento, conquistando a verdadeiro superação dos seus limites.  

A busca pela educação de si, traz consigo a tarefa de conhecer o mundo e o próprio eu, 

espírito para Hegel, para assim, conhecer a própria totalidade. Isso quer dizer que a educação é um 

processo de dentro para fora, do eu para o mundo. Conhecer os mais diversos conhecimentos da 

humana começa, antes de tudo, pelo próprio conhecimento. Daí a experiência para conhecer o 

mundo em sua totalidade já está posta, pois é o próprio conhecimento do eu. 

 Nesse processo, o ensino de filosofia tem contribuição profunda, pois o conhecimento 

acerca do mundo é dado pela investigação do próprio caminho feito pelo educando. Essa 

investigação corresponde ao processo de maturação do eu quanto a sua capacidade de saber sobre 

si mesmo e saber sobre o mundo.  

Portanto, é preciso pensar um ensino de filosofia visando estabelecer um convite ao 

educando, para que, mediante o uso da razão consciente em si mesma, torne-se um ser humano 

autêntico, capaz de distinguir de forma originaria e pessoal o que é bom, justo e moral, e assim, 

agir enquanto dotado de razão e vontade, vindo a ser senhor de si e de suas próprias ações, de 

modo a estabelecer um estado de liberdade e consciência de si. 

 

 



BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

91 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

Referências Bibliográficas 
 
 
ASPIS, Renata Pereira Lima. O Professor de Filosofia: O Ensino de Filosofia no Ensino 
Médio Como Experiência Filosófica. In Cad. Cedes, Campinas, vol. 24, n. 64, p. 305-320, 
set./dez. 2004. Disponível em:<http://www.cedes.unicamp.br> Acesso em: 04 de set. de 
2018. 
 
CARVALHO, Alonso Bezerra de. A filosofia da educação moderna: Bacon e Descartes. 
UNIVESP, São Paulo. 2002. Disponível em:< 
https://acervodigital.unesp.br/bitstream/123456789/127/3/01d07t02.pdf> Acesso em: 20 
de jul. de 2020. 
 
CERLETTI, ALEJANDRO A. O Ensino de Filosofia como problema Filosófico. 
Tradução Ingrid Muller Xavier. Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2009. 
 
HEGEL, G. W. F. Sobre o Ensino de Filosofia. Tradutor: Artur Morão. LusoSofia. 1989. 
 
HEGEL, G. W. F. Escritos Pedagógicos. Tradução Arsenio Ginzo. México-Madrid-
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 1991. 
 
HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio Vol. III. 
Tradução de Paulo Meneses e colaboração de José Machado. São Paulo: Loyola, 1995. 
 
KANT, Immanuel. Resposta à Pergunta: o que é o esclarecimento? Tradução de Luiz 
Paulo Rouanet. Disponível em:<https://bioetica.catedraunesco.unb.br.> Acesso em 04 set. 
2018. 
 
LORIERI, Marcos Antônio. A Filosofia como elemento formador do humano. In: 
CARVALHO, M.; ALMEIDA JR., J. B.; GONTIJO, P. (Org.) Filosofia e ensinar filosofia. 
São Paulo: ANPOF, p. 23-40, 2015. 
 
MOURA, Rosana Silva de. Breve Estudo de uma Perspectiva de Educação Medieval. 
Revista Esboços, Florianópolis, v. 20, n. 30, p. 141-159, dez. 2013. Disponivel em:< 
https://webtecagrafia.paginas.ufsc.br/files/2014/11/MOURA-R.-Breve-Estudo-de-uma-
Perspectiva-de-educa%C3%A7%C3%A3o-medieval.pdf.> Acesso em: 20 de jul. de 2020. 
 
NOVELLI, P. G. O conceito de educação em Hegel. In: Interface. Comunic., Saúde, 
Educ., v. 5, n. 9, p. 65-88, 2001. 
 
PLATÃO. As Leis. Tradução Edson Bini. Bauru: Edipro, 1999.  
 
SCHNEIDER, Cátia Regina de Oliveira. A educação na idade média. São Paulo: 
UNIASSELVI, 2007.  
 
SILVA, André Gustavo Ferreira da. Hegel e a Educação. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2013.  
 
TEIXEIRA, Evilazio F. Borges. A Educação do Homem Segundo Platão. São Paulo: 
Paulus, 1999. 

http://www.cedes.unicamp.br/
https://acervodigital.unesp.br/bitstream/123456789/127/3/01d07t02.pdf
https://bioetica.catedraunesco.unb.br/
https://webtecagrafia.paginas.ufsc.br/files/2014/11/MOURA-R.-Breve-Estudo-de-uma-Perspectiva-de-educa%C3%A7%C3%A3o-medieval.pdf
https://webtecagrafia.paginas.ufsc.br/files/2014/11/MOURA-R.-Breve-Estudo-de-uma-Perspectiva-de-educa%C3%A7%C3%A3o-medieval.pdf


BARROS, H. F. B. de. Educando para a razão consciente em si mesma... 
 

92 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 83-92 Especial 

 

 
 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 27 Out 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 
 

 

 
 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt


NICOLAU, M. F. A. Resenha do livro Escritos sobre Educação e Democracia... 
 

93 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 93-96 Especial 

 

 

 
RESENHA 

 
 

Resenha do livro Escritos sobre Educação e Democracia (Palmas, TO: EDUFT, 2021), de Eric 
Weil; Organização e Tradução de Judikael Castelo Branco.  
 
Review of the book Escritos sobre Educação e Democracia (Palmas, TO: EDUFT, 2021), by Eric Weil; Compiled and 

Translated by Judikael Castelo Branco. 
 
 

Marcos Fábio Alexandre Nicolau 
_____________________________________ 

Doutor em Educação pela UFC 

Professor Adjunto do Curso de Filosofia e do PPGFil da UVA  

marcos_nicolau@uvanet.br 

 
O conceito de educação possui um carácter ontológico de atualização constante devido 

a sua vinculação direta ao próprio conceito de ser humano, cuja existência sempre se encontra 

em devir – mas não necessariamente mediante um progresso. Por isso, exige que 

estabeleçamos fundamentos aos processos de ensino e aprendizagem sob o risco de não 

conseguir dar-lhes continuidade e, consequentemente, efetividade, pois as conquistas devem 

ser replicadas e asseguradas de alguma forma. Além disso, o que atualizaríamos se não 

estabelecêssemos os fundamentos que regem nossos processos de ensino e aprendizagem? 

Os filósofos não apenas têm a obrigação de ler a realidade educacional, mas assumir junto 

com a comunidade científica o desafio de posicionar suas questões, reflexões e soluções, em 

suas categorias e conceitos, diante das demandas de seu tempo e as dispor nas esferas e nas 

políticas públicas. Como área eminentemente conceitual – seja para apreender, seja para 

produzir conceitos – a filosofia sempre precisa manter o grande diálogo aberto, o que torna 

a tradução de textos como o que aqui apresentamos um necessário instrumento para que 

alunos, professores, pesquisadores e a sociedade em geral também possam ser inseridos nesse 

diálogo. Este tipo de publicação, fruto de um denso trabalho de curadoria e um rigoroso 

trabalho de tradução, tem como intento apresentar ao público outra face de uma eminente 

figura do pensamento ocidental: Eric Weil, que muito contribuiu para nosso campo de 

conhecimento, em particular em nossa busca por democracia. Eric Weil nasce em 1904, na 

Alemanha, a qual abandona em 1933 em direção à França. Era conhecedor dos horrores do 

nazismo, pois o filósofo permaneceu cativo durante 5 anos neste regime, antes de conseguir 

migrar para a França. Em território francês leciona em Lille e em Nice, nessa última até sua 

mailto:marcos_nicolau@uvanet.br


NICOLAU, M. F. A. Resenha do livro Escritos sobre Educação e Democracia... 
 

94 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 93-96 Especial 

 

morte em 1977. Dentre suas obras destacam-se: Lógica da filosofia (1950), Filosofia 

política (1956), Filosofia moral (1961), Ensaios e conferências (1970-1971), Problemas kantianos 

(1963). A obra organizada e traduzida por Judikael Castelo Branco, à época professor da 

Universidade Federal de Tocantins, pode ser concebida como um instrumento de trabalho a 

todos que percebam ou desafiem a intrínseca relação existente entre educação e democracia, 

indissociáveis para Weil. Certamente, a mencionada característica crítica e constantemente 

revisionista da prática pedagógica reforça ainda mais o valor dos textos apresentados no livro, 

seja pelo autor, um filósofo franco-alemão, da segunda metade do século XX, seja pelas 

circunstâncias dos escritos, que preenchem um período que vai de 1946 a 1973, redigidos em 

francês e em inglês e apresentando perfis diferentes (recensões, artigos, conferências) sobre 

os temas da educação e da democracia. Ou seja, não estamos diante uma obra sistemática, 

ou mesmo de uma coletânea proposta pelo próprio filósofo, mas de um esforço conceitual 

do organizador e tradutor do volume que encontrou nos textos selecionados na obra três 

questões comuns, como bem expõe na introdução: “Primeiro, a pergunta pelo papel das 

humanidades no contexto da hegemonia da técnica. Depois, a inquietação dos jovens nas 

universidades – não sem relacioná-las com as condições próprias da sociedade moderna. Por 

fim, o tédio como resultado da lógica que sustenta os nossos interesses sociais.” (p. 19) 

Com um instigante prefácio do professor Marcelo Perine, da Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, o livro demonstra como Eric Weil foi um grande leitor de seu tempo, 

realizando uma interpretação original nestes dez textos que formam um caleidoscópio que, 

em diferentes sentidos, gravita em torno da educação e da democracia. Uma vantagem, pois 

podemos ler este livro de várias maneiras, por diferentes ordens, aproveitando a singularidade 

de cada texto. Como salienta o tradutor e organizador, “temos o retrato de um intelectual – 

como tantos da sua geração – moldado segundo os valores fundamentais do século XIX. Na 

verdade, a sua vida e ainda mais a sua obra evidenciam a condição de alguém que vive entre 

os altíssimos ideais do século de Hegel e as tragédias que marcaram o século XX. Os próprios 

textos que compõem este volume manifestam claramente esse quadro. Neles, Weil se revela 

profundamente preocupado com a possibilidade de que a nossa civilização perca o seu 

patrimônio humanista, em parte, pela atitude propriamente “moderna” de uma sociedade 

que se ocupa exclusivamente com o próprio progresso material e valoriza apenas o que está 

a serviço desse mesmo progresso.” (p. 15).  

Assim sendo, cada leitor pode organizar a leitura do livro à sua maneira. Entretanto, 

qualquer que seja a sua escolha do caminho a percorrer, pode estar certo de que caminhará 

no universo de Weil. Esta é a verdadeira unidade do livro, conduzir-nos à atmosfera na qual 



NICOLAU, M. F. A. Resenha do livro Escritos sobre Educação e Democracia... 
 

95 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 93-96 Especial 

 

Eric Weil produziu seu pensamento dialogando com temas da filosofia, da educação e da 

política. De arquitetura variada, refletindo os diferentes espectros dos interesses de Weil, o 

livro Escritos sobre Educação e Democracia inicia com o texto “A ideia de educação no sistema 

americano de ensino”, de 1946, onde o filósofo expõe sua crítica para General Education in a Free 

Society, volume organizado por James Bryant Conant e um comitê de doze professores de 

Harvard, do qual Weil elogia sobretudo o ‘sentido de realidade’, e não vacila ao declarar que 

sem educação – não confundir com instrução técnica – não há democracia. O segundo texto 

intitulado “A educação enquanto problema do nosso tempo”, é marcado pela busca do caráter 

problemático da educação, partindo da constatação de um fenômeno, afinal: “O que há ainda 

para dizer acerca de um tema sobre o qual, se a probabilidade é válida nesses domínios, tudo 

já deve ter sido dito e repetido tantas vezes?”, pergunta Weil. E com isso o filósofo nos põe 

no diálogo, pois no decorrer do texto vai lançado as questões chave que todas as sociedades 

em algum momento terão que revisitar. No terceiro texto “A ciência e a civilização moderna ou o 

sentido do insensato”, encontramos uma discussão sobre o papel capital da ciência moderna, em 

sua dupla face, teoria e práxis, a primeira marcada pelo ideal de uma “ciência desinteressada”, 

tantas vezes difundida em nossos cursos de filosofia, e a segunda pelo interesse de sua 

aplicação, discurso assumido pela sociedade que demanda e é beneficiada pelos resultados 

da ciência. Assim, Weil atenta para a importância da coerência, da consistência e da 

facticidade científica como elementos programáticos da prática científica. O quarto texto, 

“As linguagens dos estudos humanistas”, e o quinto texto, “Os estudos humanistas: seu objeto, seus 

métodos e seu sentido”, são dedicados a apresentar o lugar das humanidades no corpo das 

ciências, mostrando que nelas as novas questões são mais importantes que as próprias 

descobertas, justamente porque seu objeto é o ser humano, “suas obras e seus atos, os 

modelos que ele idealiza para si mesmo (...) enquanto agente livre” (p. 101). O sexto texto 

continua nessa proposta, “Em defesa das humanidades” argumenta que tais ciências 

continuam necessárias, mesmo em um mundo marcado pela técnica, pois “só as 

humanidades podem tratar questões sobre o valor das ocupações humanas – incluindo as 

próprias ciências” (p. 126). O sétimo texto é “O papel das universidades: as humanidades e o ensino 

superior de massa”, aqui Weil nos diz que somente as humanidades são capazes de formular 

perguntas que importam. Nesse sentido, as universidades seriam os locais onde as pessoas 

aprenderiam sobre a tradição e o direito de pôr questões. Já em “A cultura”, o oitavo texto, 

publicado postumamente, Weil discorrerá sobre a definição do “homem culto” e seu possível 

esvaziamento de sentido por uma possível polissemia, afinal o quem é homem culto? Para se 

responder a essa pergunta, a definição de cultura deve ser estabelecida para que as coisas 



NICOLAU, M. F. A. Resenha do livro Escritos sobre Educação e Democracia... 
 

96 

 

Rev. Helius Sobral v. 5 n. 2 p. 93-96 Especial 

 

possam ser qualificadas como cultas ou não, e depois para que possamos graduar o quão 

cultas são. Então, o quanto de cultura alguém deverá ter adquirido para ser classificado como 

culto? A questão é válida, e suas consequências são inquietantes. No nono texto, Weil retorna 

a um tema ao qual dedicou boa parte de suas reflexões, “A democracia em um mundo de tensões”. 

Munido de fino socratismo inicia questionando sobre o atual significado de democracia, 

evidenciando suas inadequações e instigando nossas reflexões, o texto é a contribuição de 

Weil a uma obra organizada por Richard McKeon, para a Unesco, e nos ajuda a pensar o que 

fazer quando a democracia for atacada “por dentro”. Por fim, “Limites da democracia” 

evidencia o que o texto anterior demonstrou, “Nenhum sistema político é mais difícil de 

definir que a democracia.” (p. 213) – uma vez que sua complexidade se dá justamente pela 

consolidação de seu ideal fundamental: a vontade popular. Ao analisar e indicar as definições 

de democracia e suas condições gerais de realização como sistema político, o filósofo cumpre 

sua função, no entanto, alerta Weil, os diagnósticos e prognósticos de sua condução cabem 

ao estadista. Enquanto sistema constituído por conceitos, discursos e métodos a democracia 

pode, por sua vez, ser um domínio filosófico, assim como suas críticas a educação estão 

circunscritas a tarefa conceitual do filósofo, sempre considerada por Weil como de alta 

relevância e impacto. Naturalmente, a densidade com a qual o francês expressou seu 

pensamento sobre tais temas nos textos aqui compilados dificilmente poderiam ser aqui 

resumida sem perdas significativas. Contudo, pretendíamos conduzir os leitores a perceber 

nesse pequeno esboço apresentado, que suas concepções de educação e democracia se 

assentam perfeitamente entre si. Por todo o exposto, compreendemos que o livro Escritos 

sobre Educação e Democracia é uma importante contribuição da nossa comunidade filosófica, 

devendo constar obrigatoriamente na biblioteca de todo interessado em filosofia da educação 

ou filosofia da política e, especialmente, aos interessados em compreender o pensamento de 

Eric Weil no Brasil. 

 
Data da submissão: 30 Ago 2024. 
Data do aceite: 01 Dez 2024. 
Publicado em 08 Mai 2025. 

 

 
 
Esta obra está licenciada sob licença Creative Commons Atribuição Não Comercial 4.0 Internacional 
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/legalcode.pt

